

www.KitaboSunnat.com

# مولانا ابوالکلام آزاد فو

سیرت شخصیت اور علمی و عملی کارنامے

مولانا سعید محمد کبھر آبادی

مرتبہ

ڈاکٹر ابوالسلام شاہ جہانپوری

## معزز قارئین توجہ فرمائیں!

کتاب و سنت ذات کام پر دستیاب نہام الیکٹر انک کتب ..... ←

عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔ ←

مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ لوڈ (Upload) ←

کی جاتی ہیں۔ ←

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔ ←

### ☆ تنبیہ ☆

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔ ←

ان کتب کو تجارتی یا مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔ ←

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر تلیخ دین کی کاوشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں﴾ ←

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔ ←

مولانا ابوالکلام آزاد مرخوم

سیرت و شخصیت اور علمی و عملی کاننائے

مولانا سعید احمد کبریابادی

مرتبہ

ڈاکٹر ابوالسلام شاہ جہان پوری

www.KitaboSunnat.com

یکے از مطبوعات

مولانا سعید احمد کبریابادی اکیڈمی

پاکستان

## جملہ حقوق محفوظ

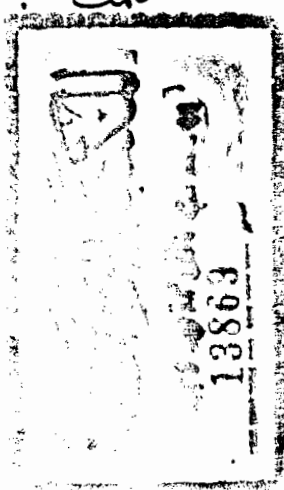
س  
م  
ا ز ا - ۱

مولانا ابوالکلام آزاد مرحوم (سیرت و تفہیت اور علمی و عملی کارنامے)  
مولانا سید احمد اکبر آبادی مرحوم  
ڈاکٹر ابوالسلام شاہ جہان پوری  
ادارہ تصنیف و تحقیق پاکستان - کراچی ۱۹۷۴ء  
الخزن پرنٹرز (مکتبہ رشیدیہ) پاکستان چوک - کراچی ۱  
دسمبر ۱۹۸۶ء

ایک ہزار  
۲۵ روپے

کتاب :  
مصنف :  
مرتب :  
ناشر :  
طابع :  
اشاعت اول :  
تعداد اشاعت :  
قیمت :

مولانا سید احمد اکبر آبادی اکٹھی - پاکستان  
تاریخ مزید - سرکاری اسٹریٹ، پاکستان چوک  
کراچی ۱، فون نمبر ۰۲۱ ۲۸۰۳  
(اکٹھی کا یہ پتا عالیٰ ہے)



بہ تقریب

صلی اللہ علیہ وسلم پریلیش

امام اہلسنگر مولانا ابوالحکام آزاد

دہلی بائی

دہلی مرحوم (پنڈت کا کوچہ)

سلام علی نجہد، وَمَنْ حَلَّ بِالنَّجْدِ

دہلی دری، مدینیہ یتیبہ

دہلی دری کے من قبلہ نامی خواہش روتوئے ابرویں کندہ ہر چند می گردش

ولادت ہاسعادت

ذوالحجہ ۱۴۰۵ھ مطابق ۲۲ فروری ۱۹۸۸ء

بقام مکہ معظیمہ زادہ اللہ شرف و کرامۃ، محمد قدوس، متصدیق بابہ السلام

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ لَا شَرِيكَ لَهُ فِي الْحُكْمِ وَالْحُمْدُ وَالْعَزْلٌ لَهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا بِالْأَرْضِ وَمَا فِي السَّمَاوَاتِ

وفاتِ حسرت آیات

۲ شعبان اعظم ۱۴۰۵ھ مطابق ۲۲ فروری ۱۹۸۸ء روزِ یہ فہرست  
بہ مقام دہلی (دارالملکوت ہند)

آذلَّ نِيَشَنَّ لَكَ مَهْلِكَ، ○ پاکِ ہے نیشَنَّ



# فہرست

پیش لفظ :

مولانا سعید احمد اکبر آبادی اکٹھی - پاکستان      داکٹر ابوالسلام شاہ جہان پوری ۷

مصنف :

مولانا سعید احمد اکبر آبادی

صاحب تذکرہ :

مولانا ابوالکلام آزاد (صد سال یوم پیدائش)

خطاب :

مولانا ابوالکلام آزاد مرہوم ۳۱      مولانا سعید احمد اکبر آبادی

مقالہ و مراسلہ :

ترجمان القرآن

مولانا ابوالکلام کی مذہبی زندگی

افادات حضرت شیخ الہندؒ

نظرات :

آہ! ترکش مارا خنگ آخرين

تصنیفات آزاد اور ساہیقہ اکادمی

مولوی عبد الحق اور مولانا آزاد

مولانا آزاد اور سید سلیمان ندویؒ

مولانا آزاد میوریل اکٹھی، لکھنؤ

ہندوستان میں مسلمان اور فرقہ وارانہ سیاست

تیصرے:

|     |                               |                               |
|-----|-------------------------------|-------------------------------|
| ۱۰۴ | مولانا ابوالكلام آزاد         | (الف) ترجمان القرآن (جلد اول) |
|     | " " "                         | (جلد دوم)                     |
|     | غبارِ خاطر                    |                               |
|     | کاروں ان خیال                 |                               |
|     | تذکرہ                         |                               |
|     | خطبات آزاد                    |                               |
|     | سیرِ عقیدہ                    |                               |
| ۱۱۵ | ڈاکٹر ابوالسلام شاہ جہان پوری | (ب) افادات آزاد               |
|     | ڈاکٹر سید عبد اللہ سیف        | قرآن کے بنیادی صورات          |
| ۱۱۸ | علی جواد زیدی                 | (ج) ابوالكلام آزاد            |
|     | مولانا عبد الرزاق طیخ آبادی   | انوار ابوالكلام               |
|     | ابوالسلام الہندی              | ذکر آزاد                      |
|     | ڈاکٹر عابد رضا بیدار          | امام الہند                    |
|     | بگن ناقھ آزاد                 | مولانا ابوالكلام آزاد         |
|     | امیم - اے شاہد                | ابوالكلام آزاد (نظم)          |
| ۱۲۲ | حافظ جدالرشید ارشد            | مولانا آزاد اور ان کے ناقہ    |
|     | ڈاکٹر سید عبد اللہ سیف        | (د) مقدمات و بیانات اکابر     |
|     |                               | ترجمہ قرآن (انگریزی)          |

# مولانا سید عبدالحمد البر آبادی اکیڈمی، پاکستان

مولانا سید عبدالحمد البر آبادی ایک عظیم علمی شخصیت تھے۔ اعلیٰ درجے سے حصلہ تھے، ایک علی ہنریب تھے انہوں نے نصف صدی سے زیادہ عرصہ ماں امر بربان (دہلی) جیسے علی رسلے کی ترتیب تدوین میں گزارا تھا اور یہ کوئی معنوی اعزاز نہ تھا۔ ان کی نظر نہ صرف بڑھی کی علمی، ادبی، تعلیمی، تہذیبی خوبیوں اور اداروں پر بہت گہری تھی بلکہ وہ ایک بلند پایہ سائی بھروسہ تھے۔ ان کے علم کی گہرائی اور مطابعے کی گہرائی بے پناہ تھی۔ وہ اردو زبان کے بلند پایہ ادب تھے اور عربی، فارسی اور انگریزی زبان سے صرف واقفیت ہی نہ رکھتے تھے بلکہ ان زبانوں کے ادب کے ذوق آشانے۔ وہ ایک بلند پایہ عالم دین تھے اور مختلف اسلامی علوم و فنون، خصوصاً تاریخ، فقہ، تفسیر و حدیث میں باہرا نظر رکھتے تھے۔ اشتعالی نے انھیں بہت فہمی و دماغی صلاحیتوں، فکر و نظری دلتوں اور اخلاقی وسیرت کی رفتتوں سے نوازنا تھا۔ وہ ایک کھلے فرشہ دماغ کے مالک اور فراخ حوصلہ انسان تھے۔ انہوں نے اپنے چچے مطبوخ اور مرتب اور غیر مرتب بہترین دروداً علمی ذخیرہ بیان کر جھوڑا بے۔ ان کی بہترین بیان کار ان کی وہ اولاد معنوی بھی ہے جو ہندوستان اور پاکستان دنوں ملکوں میں ہزاروں کی تعداد میں زندگی کے مختلف گوشوں میں اپنے علم و عمل سے انسانیت کی خدمت اور زندگی کی تینیں تہذیب میں مصروف ہے۔ مولانا نے اپنے ایک وجود سے علم و عمل اور تعلیف و تحقیق کی تحریکات پیدا کی ہیں۔

مولانا سید عبدالحمد البر آبادی اکیڈمی، کا قیام اور تہذیب کی روایات اور علم و تعلیم اور تعلیف و تحقیق کی تحریکات کے اچیار کے لیے عمل میں آیا ہے۔ اکیڈمی کے پیش نظر تاریخی تدوین، تصنیف و تحقیق اور اشاعت علم و فنون کے جو مقاصد ہیں، وہ حالات اور وسائل کی گنجائش کے مطابق رفتہ رفتہ انجام پائیں گے مستقبل قریب کا جو منسوب ہے وہ خود مولانا عبدالحمد البر آبادی کے وحاظات فکر و فلم کی تدوین و اشاعت سے متعلق ہے۔ اس منصوبے کے کاموں کی تقسیم اس حرج ہوئی:

الف: ادرو اور عربی، فارسی زبان و ادب سے متعلق مقالات کے مجموعے۔

ب: زندگی و دینی مباحث پر مولانا مرحوم نے بہت لکھا ہے۔ ان کے سائل و افکار کی مناسبت سے تین

پا، یا اس سے زائد جھوٹے۔

ج: رسالہ بریان کے اجر کے وقت سے مولانا نے سیکڑوں شخصیات کی وفات پر جو مقالات قلم بند فرمائے ہیں، وہ اس دور کی ایک اہم علمی اور تہذیبی تاریخ ہے۔ ان تمام مقالات کی ایک یاد دو جملہ میں۔

د: نظرات کے عنوان سے مولانا بریان ہیں ملک کے علمی، ادبی، تعلیمی، معاشرتی احوالی درسی اس تحریکوں، اداروں، شخصیات، واقعات، حادث کے بارے میں اپنے خاتوں کا اظہار کرتے تھے یہ مسلمان کی نفات تک باری رہا، مختلف عنوانات کے تحت ان تمام افکار و افادات کی ترتیب اشاعت بھی ایکٹھی کے پیش نظر ہے۔ یہ ایک اہم علمی، ادبی اور تاریخی ضرورت ہے۔

۳: گذشتہ صفت صدی میں سیکڑوں کتابوں پر تبصری مولانا کے قلم سے نکلتے ہے تھے یہ تبصر مولانا کے افکار کے نامہ، ان کے علم و نظر کی گہرائی و گلیرائی کا ثبوت اور معلومات کا خزینہ ہیں۔ انھیں بھی ایکٹھ دو جملہ میں شائع کرنا۔

و: مولانا نے ملک اور بیرون ملک، دنیا کے کئی ملکوں کے علمی و تعلیمی سفر کیے تھے اور ان اسخار کے حالات میاڑات کو سفر ناموں کی صورت میں لکھ کر بریان ہیں شائع کرتے رہے تھے۔ یہ سفر نامے اپنی علمی افادیت اور تاریخی تعلیمی اہمیت رکھتے ہیں۔ ایکٹھی مفہیں ترب کر کے شائع کرے گی۔

پیش نظر ہے کہ کاموں کی تقدیم شاپنگ کا لحاظ کیے بغیر حکام انجام پا جائیں اور اس کے لیے سائل ہیا بوجائیں، اسے شائع کر دیا جائے۔ اسی نظر نظر سے مولانا ابوالحکام زادہ جو گستاخ مولانا اکبر آبادی کے تقدیر مطابعہ پڑھنی یہ کتاب شائع کی جا رہی ہے۔

آپ طالخون نظر میں گئے کہ اس کتاب میں مولانا کا مقام بھی ہے جو اچکل (وہی) کے آزاد ہریں میں شائع ہوا تھا۔ مسلمان ہی سے جو صدقہ جدید (کھنٹو) میں چھپا تھا۔ اس میں مولانا کے نکار اگر "نظرات" کے نونے ہمیں ہیں اور ان کے علم و نظر کا ثبوت ان کے "تبصرے" ہی۔ ایک خاطر ہی بچہ مولانا نے لاہور کے ایک سینما ریس یا تھا اور حکمت قرآن (لاہور) میں چھپا تھا۔

یہ ایک کتاب یا مجموعہ مفہیم مولانا اکبر آبادی کے فکر و فن کے تمام خصائص کا ماحصل ہے۔ اس سے ان کے علم و نظر کی جامیعت، مطالعہ کی وسعت اور اسلوب نگارش اور طرزِ سیان کی مدت کا اندازہ کر لیا جاسکتا ہے۔

ایدی ہے کہ مولانا سعید احمد اکبر آبادی ایکٹھی کے سلسلہ مطبوعات کی یہ پہلی کتاب ہندوستان اور پاکستان کے علمی ملکوں میں پسند کی جائے گی۔

الاسلام شاہجہان پردا

۳۰ نومبر ۱۹۸۷ء

۱۷: ایکٹھی کے باہمی میں محلات اور دیگر تفصیلات مولانا مرتوی کی صاحبزادی محترم مسعودہ بی بی سے معلوم کرنا چاہیے۔

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

# مولانا سعید احمد اکبر آبادی

مولانا سعید احمد اکبر آبادی کو ائمۃ تعالیٰ نے بہت سی خوبیوں اور کمالات سے نواز اتحا۔ وہ اپنے علم و حضن، اخلاق و سیرت، جامعیت علم و فن اور علمی و تدریسی خدمات کے لحاظ سے نہ صرف علمائے دیوبند میں بلکہ علمائے عصر میں فائق و ممتاز تھے۔

## پیدائش و وطن :

مولانا اکبر آبادی کا آبائی وطن مسلح مراد آباد (بیوپی) کا قصبہ بھرا لوں تھا۔ ان کی پیدائش ۱۹۰۸ء میں اگرہ میں ہوئی تھی، جہاں ان کے والد اکثر ابرار حسن میڈیکل پرنسپلیٹس کرتے تھے۔ مولانا اپنے نام کے ساتھ اکبر آبادی کا لاحقہ مولود و نشانے طفوولیت اور اولین معہد تعلیم کی نسبت سے لگاتے تھے۔

## تعلیم :

مولانا اکبر آبادی کی تعلیم کا آغاز اگرہ (اکبر آباد) سے ہوا۔ پنجاب یونیورسٹی سے اللہ شریف کے امتحان پاس کیے۔ اس سلسلے میں کچھ عرصہ لاہور میں قیام رہا۔ اس قیام کے دوران میں شیخ المفیر مولانا احمد علی لاہوری کے درس قرآن میں شریک ہوئے۔ بعد ازاں انگریزی زبان کی تھیس کی طرف توجہ کی اور گرتو بجوئیں کیا۔ اس کے بعد والد کی خواہش کے مطابق والالعلما دیوبند میں داخل ہو گئے، جہاں اس عہد کے نامور علمائے حدیث و فقہ، مثاہیر اساتذہ ادب و فلسفہ و منطق اور اصحاب علوم و فنون جمع تھے۔ یہ مولانا کی بڑی خوش نصیبی تھی کہ انھیں مولانا نور شاہ کاشمیری، مولانا بشیر احمد عثمانی، علامہ محمد ابراہیم بلیاودی، مولانا اعوز اعلیٰ، میان اصغر حسین اور مولانا حسین احمد مدفی جیسے علمائے عصر اور فضلا تھے دہر کے سامنے

زانو سے تلذذ تر کرنے کا موقع ملا۔ دارالعلوم سے فراغت کے بعد وہ سینٹ اسٹیفنز کالج، فلڈ میں داخل ہو گئے، جہاں سے انہوں نے ایم، اے کا امتحان پاس کیا۔ اس طرح انہیں اردو کے علاوہ عربی، فارسی اور انگریزی زبان دادیبات میں رسمخ اور رفتار فتح تحریر و تقریر پر میں عبور حاصل ہو گیا۔

## درست تدریس ۸

عملی زندگی کا آغاز دارالعلوم ڈیجیل کے عملہ تدریس میں میں شرکت سے ہو چکا تھا لیکن تھیسیل علمی اور تکمیل علوم مغربی کے شوق میں یہ سلسلہ جلد ہی منقطع کر دیا اور سینٹ اسٹیفنز کالج میں داخل ہو گئے۔ ایم اے کے کرنے کے بعد وہ اسی کالج میں استاد مقرر ہو گئے، یہ سلسلہ ۱۹۴۸ء تک دراز رہا۔ ۱۹۴۸ء میں وہ مولانا ابوالکلام آزاد کے ایسا پرکلکٹر گئے اور مدرسہ عالیہ کے پرنسپل کی حیثیت سے کام کا آغاز کیا اور دس گیارہ سال کی جدوں جہد سے اس تاریخی مدرسے کو بجو ۱۹۴۸ء میں بالکل بند ہو گیا تھا، اور جس کے طبیبہ دامتہ منشر ہے ہو گئے تھے، ازسرنو زندہ کیا اور اسے ملک کا ایک نامور اور مایزہ نازدارہ ہے۔ اسی میں وہ علی گڑھ مسلم یونیورسٹی قشیریت لے گئے، جہاں انھیں سنی دینیات کے شعبے کا صدر اور فیکلٹی آف تھیالوجی کا ڈین مقرر کیا گیا۔ علی گڑھ سے بک دو شی کے بعد تقریباً چار سال تک ہمدرد، وہی کے ایک تحقیقی ادارے والبستہ رہے۔

علی گڑھ مسلم یونیورسٹی سے تعلق کے دوران میں ایک سال کے لیے وہ میکل یونیورسٹی لکنیڈا میں چلے گئے اور علی گڑھ سے ریٹائرمنٹ کے بعد ہندوستان کی کالی کٹ یونیورسٹی میں ایک سال کے لیے وزینگ پروفیسر کی حیثیت سے کام کیا، اس کے بعد علی گڑھ مسلم یونیورسٹی نے وزینگ پروفیسر کی حیثیت سے اپنے ہاں بلایسا۔ علی گڑھ سے دوسری بار علاحدگی کے بعد دارالعلوم دیوبند نے اپنے اس نامور فرنڈ کے لیے اس کے ذوق کے مدنظر شیخ الحبند اکادمی قائم کی اور انھیں اکادمی کا ڈائریکٹر بنایا۔ اس کے ساتھ دارالعلوم کے منتهی طبیبہ اور اساتذہ کو حضرت شاہ ولی اللہ محدث محبک دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

دہلوی کی انقلابی تصنیف ”جعۃ الشدابالغ“ کا درس بھی دیتے تھے۔  
مولانا اکبر آبادی نے متعدد تصنیفی اسفار کے علاوہ دنیا کے مختلف ممالک کے  
علی سفر بھی کیے، وہ بیسیوں عالمی کانفرنسوں میں شریک ہوئے اور سیکڑوں بہائیوں اور  
نداکروں میں حصہ لیا۔

## تصنیف و تالیف:

مولانا اکبر آبادی کی پوری زندگی درس و تدریس میں بس رہوئی۔ ان کی تعلیم و تربیت سے  
ہزارہا نوجوان علی و عملی زندگی کے مختلف میدانوں میں کامیابی کے ساتھ گامزد ہوئے۔ لیکن  
ان کے ذہنی و فکری کمالات کا سب سے بڑا اظہار تصنیف و تالیف کے میدان میں ہوا ہے۔  
یہ ذوق ان میں درس و تدریس کی زندگی کے آغاز ہی سے نشوونما پانے لگا تھا۔ درس و تدریس  
کی مصروفیات کے ساتھ وہ تصنیف و تالیف کے کاموں میں ہمیشہ معروف رہے۔ انھوں  
نے ایک درجن سے زیادہ بلند پایہ علی تحقیقی تصنیفات یادگار چھوڑی ہیں۔ ان میں سے  
صدیق اکبر رحمہ عثمان ذوالنورینؒ، غلامان اسلام، اسلام میں علمی کی تحقیقت، مولانا عبدالرشید رشیدنی  
اور ان کے ناقر، مسلمانوں کا عروج وزوال، وہی الہی، فہم قرآن، خطباتِ اقبال پر ایک  
نظر، ہن روستان کی شرعی حیثیت بہت مشہور ہیں۔

## ندہۃ المصنفین اور بہرہ مہان، وہی:

دارالعلوم دیوبند اور اس کے اکابر نے ہر دور اور علم و عمل کے ہر دائرے میں عظیماً  
خدمات انجام دی ہیں، لیکن اس کی منظم علمی دعوت اور تحریک کا نام ہے ”دارالمصنفین، وہی“۔  
اس ادارے کے قیام اور تحریک کو منظم کرنے میں مفتی عیقی الرحمن عثمانی اور مولانا حفظ الرحمن  
سیدواروی کے ساتھ مولانا سید احمد اکبر آبادی روزِ اول سے شریک تھے ندہۃ المصنفین  
کے ذریعے تصنیف و تحقیق اور علم و تحقیق کی دعوت کو پھیلانے اور تحریک کو آگے بڑھانے میں  
مولانا اکبر آبادی کا حصہ نہایت وقیع ہے۔

ماہنامہ بربان، ندوۃ المصنفین کا علمی ترجمان ہے جو ۱۹۳۸ء میں ندوۃ المصنفین کے قیام کے ساتھ ہی جاری ہوا تھا، مولانا اکبر آبادی شروع ہی سے اس کے مدیر تھے اور اپنے انتقال تک وہ اس ذمہ داری کو بہ حسن و خوبی انجام دیتے رہے۔ ”نظرات“ کے عنوان سے وہ اس میں ہر ماہ کسی اہم قوی، علمی، تہذیبی، ثقافتی سائلے یا کسی قومی حادثے یا کسی نامور شخصیت کے انتقال پر اظہار ریخیاں کرتے تھے۔ مولانا سے مرحوم کے قلم سے بربان کے نظرات کی ہزار صفحات میں پھیلے ہوئے ہیں۔ یہ نظرات مولانا کے مطالعہ و شاہدہ، نظر و بصیرت، باریک ہی بینی اور ژرف نگاہی، تبحر علمی اور وسعت مطالعہ اور فکر و اندمازِ فکر کے ترجمان اور ان کے اسلوب تحریر کے شاہکار میں۔ ان کی تالیف و تدوین سے نہ صرف حضرت مولانا کے اکبر آبادی کی خدمت جیلیک کا ایک روشن باب مرتب ہو جائے گا بلکہ تاریخ ہند پاکستان کے اس ہنگامہ غیزوں میں قومی و علمی تاریخ کے اہم ترین پہلوؤں، تحریکوں، عادتوں، واقعوں اور تعلیمی، ثقافتی، سیاسی سائل و افکار پر مستند ترین مواد ہیسا اور ذمہ دار مرتب ہو جائے گا۔

بربان اور دیگر علمی جرائد میں ان کے سیکڑوں بلند پایہ مقالات ہیں، جن کی ترتیب پڑھنے کی اہم علمی صورت ہے۔

## سیرت:

مولانا سید احمد اکبر آبادی بلند پایہ عالم دین، مفکر، ادیب، مصنف، محقق، مدرس اور علمی خطیب تھے۔ ان کے مطالعے کی طرح ان کا قلب بھی بہت وسیع تھا، وہ اخلاق و تواضع کا جسم سہ اور رداداری کی مثال تھے۔ اللہ تعالیٰ نے انھیں علم کے ساتھ عمل اور عمل میں انہاں تقویٰ کی خوبیوں سے نوازا تھا۔

## مسالک:

وہ اگرچہ دیوبند کے نظام فکر سے تعلق رکھتے تھے، لیکن ندیمی تفہیم کی طرح گردہ، ہی تھبیت سے بلند اور پاک تھے۔ سیاست میں بھی دیوبند کی انقلابی جماعت کے پیروں میں مکمل دلائل و براہین سے مزین متعدد و منفرد کعب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

تھے اور ہمیشہ مولانا حفظ الرحمن سیدوہاروی کے شرپک و ہمیں رہے، لیکن ان کا ذوق سیاسی و عملی سے زیادہ علمی و فلسفی رہا۔

## انتقال:

افسوس کردار العلوم دیوبند کا یہ نامور فرزند جو اپنے اسلاف کرام کا علم و فضل اور اخلاق و سیرت میں پچا جانشین تھا، اور آخر دم تک اس کی علمی و دینی روایات کو زندہ رکھنے اور آگے بڑھانے میں ہمہ تن مصروف رہا تھا، ۲۴ مئی ۱۹۸۵ء کو کراچی میں جان پار ہو گیا۔

إِنَّا لِلّٰهِ وَمَا أَنَا إِلَّا إِلَيْهِ سَاجِدٌ

## مولانا آزاد اور مولانا اکبر آبادی

مولانا سید احمد اکبر آبادی ملامے دیوبند کی اس جماعتِ مخلصین سے تعلق رکھتے تھے جو مولانا ابوالکلام آزاد کے علم و فضل کی مقرر، ان کے افکارِ علمی و سیاسی کی قائل، ان کی علمی و دینی خدمت کی معترض اور ان کی سیرت کے محسن کی گرویدہ تھی۔

مولانا اکبر آبادی نے اپنی بے شمار تحریریں، تقریروں میں اور مولانا آزاد کی تصنیفات اور مولانا سے متعلق کتابوں پر تبصروں میں مولانا کا بہت محبت اور عقیدت سے ذکر کیا ہے۔ ان کی پہنچ تحریریں تو حضرت مولانا ہی کے تذکرہ محسن کے لیے وقف ہیں۔ اس مجموعے میں مولانا اکبر آبادی کی چند ایسی ہی تحریریں اور ایک خطاب کو مرتب کرو یا گیا ہے۔

مولانا کے ”خطاب“ میں چند باتیں تاریخی لحاظ سے درست نہ آئیں۔ یہ باتیں یا تو مولانا ہی کی زبان سے تقریر کی روائی میں اسی طرح نکل گئیں یا مرتب کے قلم سے ان کی تالیف میں کوتا ہی ہوئی۔ چونکہ یہ باتیں بالکل ہی خلاف واقعہ تھیں، اس لیے ان کی تصحیح متن ہی میں کردی گئی ہے۔ یہاں ان کی طرف اشارہ کر دینا ضروری ہے:

۱۔ حضرت شیخ البہری انقلابی جماعت کے ارکان کی ایک شخختیت ”مولانا سیدف الرحمن“ تھے، نزک سیف اللہ (صفر)

۲۔ مولانا آزاد کے ایک رسالے یا خطبے کا عنوان "مسئلہ خلافت" ہے نہ کہ منصب خلافت  
(صفحہ )

۳۔ مولانا آزاد کی ذاتی، زیرِ مطالعہ کتابوں پر ان کے قلمی حواشی مرتب کیے گئے ہیں لیکن وہ تمام نہیں چھپے، صرف پہنچ قسطیں شائع ہوئی ہیں اور وہ بھی سہ ماہی "اسلام اور عصر جدید" دہلی میں، نہ کہ ماہنامہ جامعہ، دہلی میں (صفحہ )

۴۔ مولانا آزاد کی تفسیر ترجمان القرآن، احصارہ پاروں کے ترجمہ و حواشی پر مشتمل ہے، نہ کہ بیس پاروں کے ترجمہ و حواشی پر (صفحہ )

ساہنیتیہ اکادمی، نئی دہلی کے ایڈیشن میں سورہ نور کا ترجمہ بھروسہ ہے۔

۵۔ حضرت شیخ الہند کے مطابعہ میں الہلائیات، البلاغ نہیں، البلاغ نومبر ۱۹۱۵ء میں نکلا تھا اور حضرت اپنے منصوبے کے مطابق، اس سے قبل انقلابی سفر پر روانہ ہو چکے تھے۔ اواں اپریل ۱۹۱۶ء میں البلاغ بند ہو گی۔ حضرت اس وقت حجاز میں تھے۔ اس یہ لیکن ہے کہ البلاغ حضرت کی نظر سے نہ گزرا ہو گا۔ (صفحہ )

۶۔ صحفت کے میدان میں مولانا آزاد نے تیرہ برس کی عمر میں قدم رکھا تھا، نہ کہ سول برس کی عمر میں (صفحہ ) جنوری ۱۹۰۱ء میں ان کی ادارت میں ہفتہ وار "المصباح"، کلکتہ سے نکلا تھا۔ مارچ ۱۹۰۲ء میں "ماہوار" احسن الاخبار، اسی سال "تغفہ احمدیہ" اس سے اگلے سال ۱۹۰۳ء میں "خدنگ نظر" مکھنٹو (کا حصہ مضاف میں)، انہی دو برس (۱۹۰۲-۳) کی مدت میں کسی وقت "ایڈورڈ گزٹ" شاہیہ بھان پور وغیرہ کے معاون مدیر، نائب مدیر، مہمان مدیر (وقتی مدیر) یا پورے مدیر یعنی مدیر مسکوں رہ چکے تھے۔ اور جب کران کی عمر پندرہ برس کی تھی وہ ایک علمی، ادبی ماہوار بھلے "سان الصدق" کے مدیر تھے۔ سول سال کی عمر میں ان کی صحفتی زندگی کا آغاز نہ ہوا تھا بلکہ وہ صحفتی تجربے کا ایک دور گزار چکے تھے اور ادیب اور صحفی کے طور پر ان کی حیثیت مسلم ہو چکی تھی۔

۷۔ مولانا آزاد کے ذوق علمی کے سلسلے میں جہاں "قانون مسعودی" کے مخطوطے کا ذکر آیا سے (صفحہ ۳۳۳) وہاں مولانا اکبر آبادی نے بحروایت سیان کی ہے، اس میں اور حکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت ان لائن مکتبہ

مولانا آزاد کے بیان کردہ واقعے کی جزئیات میں کچھ فرق ہے۔ اس مقام پر حقیقت مال کی وضاحت کے لیے "البیرونی اور جغرافیہ عالم" (پاکستانی ایڈیشن) میں ڈاکٹر اہلسنان شاہ جہان پوری کے مقدار سے مولانا آزاد کا بیان کردہ واقعہ نقل کر کے حواشی میں شامل کر دیا ہے۔

مولانا اکبر آبادی کا یہ خطاب، جو انہوں نے انہیں خدام القرآن، لاہور کے زیر اہتمام "محاضرات قرآنی" میں فرمایا تھا، تحریری نہ تھا، اس لیے اس میں مولانا کے اسلوب تحریر کی جستجو نہ کرنی پڑے۔ انہوں نے مولانا آزاد کی شخصیت، سیرت، علم و فضل اور خدایت کے جن پہلوؤں پر انہار خیال فرمایا، اگر وہ انہی م موضوعات پر قلم انٹھاتے تو تحریر کے دوران میں انھیں مولانا آزاد کے بعض روایتوں اور اپنی بعض روایوں کے بارے میں غور و فکر کا موقع ملتا اور ان کا انہار اس طرح نہ ہوتا۔ اس صورت میں ان کے کسی نیاز مند کے لیے بھی وہ سب کچھ کہنے کا موقع نہ باقی رہتا، جو بعض حواشی میں کہا گیا ہے، نیز مولانا کے اسلوب تحریر کا ایک گلستان آرائستہ ہو جاتا۔

مولانا مجھے اکبر آبادی کے اس خطاب کے نقل و اقتباس کے لیے ہم مرکزی انہیں خدام القرآن، لاہور اور اس کے ترجمان "دھکیلت قرآن" کے شکر گزاریں۔



# مولانا ابوالکلام آزاد

(صلواتہ یوم پیدائش)

مولانا ابوالکلام آزاد غیر معمول ذہن و دماغ کے انسان تھے۔ وہ اپنے علم و فضل، اخلاق و دیریت اور منع و تہذیب کے بنا پر سلم پندوستان کی ایک ممتاز شخصیت تھے۔ انہوں نے اپنے ذوق و نظر کے مطابق علم و عمل کے مختلف میدانوں میں متعدد علوم و فنون اور طلب و تلمذ کی بیش از بیش خدمات انجام دی تھیں۔ ان کے علم و نظر کے کمالات، اخلاق و سیرت کے خصائص اور خدمات کی جلاالت قدر نے انھیں دنیا کے عظیم انسانوں کی صفت میں لا کھڑا کیا تھا۔ ان کی غلطیت کا تقاضا ہے کہ اس کی تحسین کی جائے اور ان کے حضور سریلیم و اعتراف جھکا دیا جائے۔

مولانا آزاد نے اپنی عملی زندگی کا آغاز ایک صحافی کی جیشیت سے کیا تھا اور اگرچہ المباحث اور نیزگ عالم کے نام سے دو گلہستے نکال چکے تھے، لیکن تاریخی اعتبار سے اس دو دلیل سان الصدق لائق اعتماد ہے۔ نومبر ۱۹۰۵ء سے مئی ۱۹۰۶ء تک اس کے صرف ۱۱ میں پرچے نکلے تھے لیکن اس کے مقاصد کی اہمیت کے اعتراض سے اس وقت کی صحفت کی پوری دنیا گونج اٹھی تھی، اس کے معناییں کی افادیت، اسلوب کی دل ربانی اور ترتیب و تہذیب کے حسن نے وقت کے تمام اہل ذوق کو اپنی طرف متوجہ کر لیا تھا۔ سان الصدق کے اجراء سے مولانا کے پیش نظر زبان و ادب اور تنقید میں ذوق کی تسلیم و تربیت اور معاشرتی اصلاح کے مقاصد کا حصول تھا۔ ان مقاصد کا ہر جزو جس طرح اس وقت لائق توجہ تھا، اسی طرح آج بھی ان کی اہمیت اور اخاودیت مسلم ہے۔

ہمیں چاہیے کہ ماضی کے ہر خادم زبان و ادب، نقاد اور عازم اصلاح معاشرت کی خدمات کا اعتراض اور اپنے عہد کے ہر خادم و مصلح کی تحسین کریں۔

اسی ذوق نے مولانا آزاد کی رہنمائی اللدوہ تک کی تھی۔ ان درودہ ملک کے تعلیمی ادارے کا ترجیحات تھا اور سان الصدق کے مقاصد کے مقابلے میں اس میں زبان و ادب کا ایک خاص تصور اور معیار تھا۔ بلاشبہ اللدوہ میں ادب کا دائرہ وسیع اور علوم و فنون کی تمام شاخوں تک پھیلا ہوا تھا۔ مسلمانوں کی تعلیم اور ان کی ترقی کے مقاصد اس پر مستلزم تھے۔ اگرچہ لکھنؤ میں مولانا کا قیام پانچ چھ ماہ سے زیادہ نہ رہا، اور وہ اس دائرہ فن اور عہدِ علمی سے جلد ہی نکل گئے، لیکن اپنے ذوق و معیار کو دوسروں کے لیے نمونہ چھوڑ گئے۔

مولانا کے اس دورِ خدمت کو نظر انداز نہ کر دینا چاہیے بلکہ اختراف و تحسین کی ایک نظر اس پر ڈال لینا خود ہمارے ذوق و اخلاق کا ثبوت ہو گا۔

مولانا لکھنؤ سے نکلے اور بمبی اور لاہور ہوتے ہوئے امرت سر جا پہنچے۔ اللدوہ ججوٹا تھا اور وکیل کی زمام ادارت ہاتھ میں لی تھی۔ اللدوہ مہماں تھا۔ وکیل ہفتے میں تین بار نکلتا تھا۔ اللدوہ صرف ایک علمی رسالہ تھا، وکیل ایک مکمل اخبار تھا۔ اللدوہ کی فضائمدود تھی وکیل میں مضامین و موضوعات کی کوئی حد قائم نہ تھی۔ وکیل میں مولانا کو ہر قسم کی مضمون نکاری کا موقع ملا اور ہر مضمون پر طبع آگزینٹ کی۔ وکیل کی اشاعت باقاعدہ ہو گئی، صفاتِ محدود تھے، اضافہ کیا گیا۔ مولانا کی محنت و مبارات رنگ لائی، اس کی شہرت ملک کے کوئے کوئے میں جا پہنچی، مقبولیت آسمان سے باقیں کرنے لگی اور اشاعت سیکڑوں سے بزاروں میں بدل گئی۔ وکیل میں رکھ کر مولانا کا ذکر پوری طرح کھل چکا تھا۔ فلم روائی ہو چکا تھا، اور وقت کے مسائل میں مولانا کے شعور نے پہنچی مواصل کر لی تھی۔ وکیل مولانا کے صحافی تربیتی دروس کا آخری صحیفہ تھا۔

وکیل میں مولانا کی ادارت کے دو دور ہیں۔ پہلا دور مئی سنہ ۱۹۴۷ سے نومبر سنہ تک، دوسرا دور وسط سنہ کے بعد سے جولائی سنہ تک نو میں چھلینے۔ وسط سنہ میں وہ گلکت پلے گئے تھے۔ جنوری سنہ میں انھوں نے ”دارالسلطنت“ گلکت سے بچا کیا۔ لیکن وہ ایک مشعلہ ستعجل ہلاکت ہوا۔ پہلے دو تین ماہ زندہ رہا۔ وسط سنہ میں مولانا پھر وکیل میں چلے گئے، اور تقریباً آخر جولائی سنہ تک وہاں رہے۔ پھر بھوپال ہوتے ہوئے والد

کے اصرار پر کلکتہ پلے گئے۔ اگست سنہ ۱۹۷۶ء میں مولانا کے والد خیر الدین کا انتقال ہوا، اور اس کے ساتھ ہی مولانا کی زندگی کا بھی ایک دور ختم ہو گیا۔

سان الصدق کے اجراء کے وقت مولانا کے پیش نظر زبان و ادب اور اصلاح معاشرہ کے جو مقاصد تھے اور اندر وہ کی ناٹبہ ادارت کے زمانے میں اسلامی تہذیب و تمدن علوم و فنون اور تعلیم و ترقی کی جن ضرورتوں کو ان کے ذہن و دماغ نے محسوس کیا تھا اور جذباتی و تقویٰ کے جو میدان نمایاں ہوئے تھے ان میں فتوحات کے بیے ہو شریں ذریعہ و کیل بھی بنا تھا۔

تاریخ صحافت میں دلیل کا جو نمایاں مقام ہے، اس کی تعمیر میں مولانا کا حصہ قابل قدر ہے۔ وکیل نے ملک و قوم کی جو ہمہ جہت اور زندگی کے مختلف گوشوں میں خدمات انجام دی ہیں اس کی تحسین میں مولانا آزاد بھی شریک ہیں۔ ایندہ مولانا کی زندگی کا ایک مہتمم باشان دور شروع ہو گا۔ لیکن ہمیں اس مقام پر وکیل کے ذریعے مولانا آزاد کی خدمات تقویٰ و ملی اور ملی ادبی اور صحفی خدمات کا اعتراف کرنا چاہیے۔

وکیل کہ ادارت کے دوسرے ذریعہ مولانا آزاد کو احساس ہوا کہ ملک میں اصلاح و بیداری کے لیے کوئی تحریک اس وقت تک پیدا نہیں کی جاسکتی، جب تک ایڈیٹر کا قلم اخبار کے ملک کی مداخلت کے خطرے سے پوری طرح مطمئن نہ ہو۔ ملک کی آزادی اور ملک و قوم کی اصلاح و بیسودگی ہر تحریک کے آغاز، ترقی و فروغ اور انقلابی افکار کی قلم ریزی کے لیے سب سے پہلے ایڈیٹر کے قلم کو ہر قسم کے مصلحے سے بے نیاز اور مدافعت اور پکڑے جانے کے ہر قسم کے خذلان و خطرات سے بے پرواہونا چاہیے۔ لیکن یہ بات اس کے بغیر ممکن نہ تھی کہ اخبار کی ادارت ہی نہیں ملکیت کی زمام بھی ایک ہی ہاتھ میں ہو۔

جو لائی ۱۲ سالہ میں الہال کا ابراہامی انداز فکر کی کار فرمائی کا نتیجہ تھا۔ الہال قوم و ملت کی ذہنی و فکری تربیت اور زبان و ادب، علوم و فنون، مذہب و سیاست کے تمام میدانوں اور ملک و قوم کی اصلاح و ترقی کے تمام کاموں میں رہنمائی کا واعی اور نکر و عمل میں انقلاب و تغیر کا خواہاں تھا۔ الہال کی یہ دعوت صرف اخبار کے صفات اور اس کے سواد

تحریر تک نہ رہی تھی بلکہ اس کی دعوت نے مسلمانوں کے فکر و عمل میں ایک انقلاب پیدا کر دیا تھا، اس نے مسلمانوں کے انداز فکر کو بدیں کر اسلامی زندگی سکھنے آذینب و اطوار کا جو یا بنا دیا تھا اور عمل کا ذوق پیدا کر دیا تھا۔ الہلal ہر طرح انقلاب و تغیر کے ایک نئے ہد کا عنوان ہے۔ الہلal کی خدمات کا دائرہ ادب، مذہب، سیاست، صحافت، علوم و فنون کے بے شمار میدانوں اور قوم و ملت کی ذہنی و فکری اور علمی و عملی زندگی کے تمام گوشوں تک پھیلا ہوا ہے۔

الہلal نے قومی و ملی زندگی کے زوال کا احساس دلایا، سیاسی شعور پیدا کیا اور شاہراہ عمل کی طرف رہنمائی بھی کی۔ الہلal ایک ملی صور تھا جس نے قوم کو خواست غفلت سے بیدار کیا، اس میں روح عمل پیدا کی اور ایثار و قربانی کے جذبات صادق سے اس کے قلب کو گرما دیا اور زندگی کے میدانوں میں سرگرم عمل کر دیا۔ الہلal اسلام کی نشأة، شانیہ اور ملت کے احیاء کی ایک دعوت تھا، اور اس نے اپنے مقاصد کے دائرے میں سلسلہ طور پر بیش بہا خدمات انجام دیں۔

اس دور میں مسلمانوں کی اصلاح و سرپلندی، ملت کے قیام، اسلام کے اجیاء، تعلیم کے فروع، علوم و فنون کی ترقی، علمی تحقیق، ادب و ترقیہ کے ذوق کی تزییت، زبان و ادب کی خدمت، تعلیم و صحافت میں مقاصد و معیار کی جستجو کی جو تحریکیں پیدا ہوئیں اور سیاسی شعور اور بیداری کا جو نیا اور شروع ہوا۔ نیز قوم و ملت کی راہ میں ایثار و قربانی میں جو سرگرمی اور جوشی عمل پیدا ہوا، اس میں الہلal اور مولانا آزاد کی فکر انگیز تحریروں اور ایمان افزوza فکار کا بہت بڑا حصہ ہے۔ اور اگرچہ تاریخ و واقعات کی بیہدگات ہمارے اعتراف تحسین کی ہر کوئی نہیں لیکن ہمارے قلب کی شرافت، علم کی دیانت اور سچائی کے ذوق کا تقاضا ہے کہ تم ان صداقتوں کا اعتراف ضرور کریں، اور جیات قومی و ملی کی تلاش د قیام میں الہلal اور مولانا آزاد کی خدمات کو خواجہ تحسین میش کریں۔

مولانا آزاد اپنے عہد کے ایک بلند پایر خطیب بھی تھے۔ انہوں نے خطابت کو ایک نیا رنگ و آہنگ عطا کیا اور اس میں معنویت پیدا کی۔ مجرد خطیب ہونا بھی ایک خوبی ہے اور

خوبی کا تقاضا ہے کہ اس کا اعتراض کیا جائے لیکن مولانا نے تو اپنی خطابت سے قوم کی بیداری، سیاسی شعور کی تربیت ہلت کی اصلاح اور جماعتی زندگی کے قیام کا کام لیا ہے۔ خطابت کو نصیحت نے اپنی دعوت، مل کے فروع داشاعت کا ذریعہ بنایا ہے۔ قوم میں سرفروشی کا جذبہ اور اسلامی زندگی کا ذوق پیدا کرنے میں اس سے کام لیا ہے۔

پس ضروری ہے کہ مولانا کی خطابت کی خوبی کے اعتراض کے ساتھ مولانا کی خدمت وطن اور اجیا سے قوم و ملت اور تحریک آزادی میں اس اہم فریبیہ خدمت کے لیے مولانا آزاد کی بارگاہ خدمت میں تسلیم و نیاز کا سرجہ کیا جائے۔

مولانا آزاد کو اللہ تعالیٰ نے فکر و نظر کی دولت کے ساتھ تصنیف و تایف و تحقیق کی بے پناہ صلاحیتوں سے بھی نوازا تھا۔ انہوں نے متعدد تصنیفات اپنی یادگار حجھوڑی میں۔ ان کا سب سے پہلے ایک اہم رسالہ جامع الشواہد شائع ہوا۔ یہ غیر مسلموں کے مسجد میں داخلے کے موضوع پر ہے۔ اگر غیر مسلم مسجد میں آئیں اور اس سے دعوت اسلام اور تبلیغ داشاعت دین کے مقاصد کی تکمیل میں مدد ملے تو ان کے مسجد میں داخلے کی منانعت نہ ہوئی چاہیے، مولانا کے اس غصہ رسانے نے ایک اہم دینی مسئلے میں مسلمانوں کی رہنمائی کی۔ اس کے مطابق سے حدیث و فقہ میں مولانا کے علمی تبحر کا اندازہ ہوتا ہے۔

”تذکرہ تاریخ عزیمت“ دعوت کی ایک اہم تصنیف ہے۔ یہ اپنے موضوع پر پہلی بیان تھی۔ اس سے دین کا حقیقی فہم اور سچائی کی راہ میں استقامت و ایثار و قربانی کا بے پایاں جذبہ پیدا ہوا۔ مقام و عوت اور عزیمت کا شعور پیدا ہوا، اور رخصت کے مقام کے جواز کے ساتھ اس لی پتی کا احساس قلب میں بنا گزیں ہوا۔ تاریخ اسلام میں صراحتوں اور مقام دعوت کی پہنچائیوں اور وہ ریائیوں کی ایسی دلاؤیز سرگزشت کسی زبان میں کہاں موجود ہے۔ زبان و بیان کی مugenzia نائیوں اور اسلوب نگارش کی کرشمہ سازیوں کا عالم اس پر مسترد ہے۔ مسئلہ خلافت۔ بنگال کی سچائی خلافت کا نفرنس کا خطبہ صدارت ہے۔ لیکن عام تصور کے مطابق خطبہ صدارت کہاں، اپنے موضوع پر ایک جامع الاطراف علمی تحقیقی اور نہایت فکر انگریز تصنیف ہے۔ خلافت کے معنی، اس کی تاریخ قیام، اس کی اہمیت، جزیرہ العرب

کے حدود کا تعین اور غیر مسلم اثراں سے اسے پاک رکھنے کی حکمت، ”اللَّهُمَّ مِنْ لَعْنَتِكَ<sup>۱</sup> کی حقیقت، مسلمانوں کے اجتماع و اتحاد میں اوارہ خلافت کی کار فرمائی خلافت اور ترکی، تحریک خلافت کا پس منظر، مسلمانوں کے فرائض دینی و ملی، اور ان کی بجا آوری کی اہمیت، ہنر و تحریک علی اور اس کے ساتھ بے شمار ذیلی و ضمنی مباحث پر مشتمل مولانا آزاد کی یہ ایک نادر الوجود تصنیف ہے۔ مولانا غلام رسول ہر سر کے بقول اردو، عربی، فارسی، انگریزی، کسی زبان میں اس کی کوئی مثال موجود نہیں۔ سلسلہ شاہ کی تحریک خلافت میں تمام افکار کا سرچشمہ ہی ایک تصنیف تھی۔ اردو، انگریزی میں جتنا لٹپچر بھی اس وقت سامنے آیا تھا اس میں کوئی ایسی بات نہ تھی جس کی طرف رہنا اُس تصنیف میں نہ کی گئی ہو۔ اس کے مطابع سے قرآن، حدیث، فقہ اور تاریخ اسلام میں مولانا کے علم و نظر کی گہرائی اور گیرائی کا نقش بھی دل پر شدت ہو جاتا ہے۔

سلسلہ میں ترک موالات کی تحریک کے سلسلے میں مولانا کو گرفتار کر لیا گیا۔ ان پر بغاوت کے مجرم کی حیثیت میں مقدمہ چلایا گیا۔ اس موقع پر مولانا نے عدالت میں جو بیان و یاتھا وہ ”قول فیصل“ کے نام سے بیسیوں دفعہ چھپ چکا ہے۔ یہ بیان تحریک آزادی پاک و ہند اور تاریخ عربیت دعوت کی ایک سیرت انگریز سرگزشت ہے۔ اس مختصر بیان میں مولانا کے ولاد انگریز اسلوب خطابت، پوچھنے طرزِ تکارش اور برش استعمار کے خلاف دلائیں کی محکی، فکر کی بلندی، سیرت کی پنچگی اور بے مثال جرأت و استقامت حق کے جو مظاہر سامنے آئئے ہیں، ان کی مثال پاک و ہند کے سیاسی لٹپچر میں تو کیا دنیا کے انسانی لٹپچر میں بھی شاذ کے درجے میں ہو سکتی ہے۔ اس پر مولانا کے ذہنی و دماغی کمالات، علم و نظر کی وسعتوں اور قرآنی تعلیمات اور تاریخ اسلام میں ان کے خور کا تو عالم ہی دوسرا نظر آتا ہے۔

پاکستان اور ہندوستان کی سیاسی تاریخ اور اردو ادبیات کے نظر و مطالعہ کا کوئی ممکن اور مولانا آزاد کی سیرت کے مطالعے کا کوئی ثانی، اگر وہ اپنے ولے اور شوق میں سجا ہے تو لازم ہے کہ اس نے ”قول فیصل“ کو ایک بار سے زائد پڑھا ہو۔ سلسلہ تاریخ سیاست و

ادیبات کی ایک ناگزیر کمی کو کوئی شائق علم کیوں کر نظر انداز کر سکتا ہے؟ مسلمانوں نے قرآن عکیم کے ترجمے اور تفسیریں ہیست لکھیں۔ ہر ترجمہ و تفسیر میں مترجم اور مفسر کا ذوق جھلکتا ہے یا اس کے نقطہ نظر کے مطابق مسلمانوں کی تعلیم و اصلاح کی کوئی ضرورت پوری ہوتی ہے۔ یہ سب ضروری کام تھے جو انجام پائے یا کن یہ ذوق و ضرورت کے مختلف گوشے تھے اور یہ سب کام مل کر بھی قرآن عکیم کی تعلیم و اشاعت اور تعمیر انسانیت کی عالمی ضرورتوں کو پورا کرنے سے قاصر تھے۔ مولانا آزاد کے پیش نظر ایک جامع مقصد تھا۔ ان کا ترجمہ و تھواشی اور تفسیر فرد کی اصلاح و تربیت، خاندان و معاشرت صیحہ کے قیام، مسلمانوں کی اجتماعی زندگی کے لیے اسلامی بیانادوں کی فراہمی سے لے کر قرآن کے بین الاقوامی پیغام، عالمی انسانی معاشرے کے قیام، تعمیر و فلاح انسانیت اور امین عالم کی ضرورتوں کے ایم ترین نہاد و مقاصد و ضرورت کے ایک ایک حصہ درپر محیط ہے۔

دوسروں نے اپنے فدق و انکار کی ترجمانی کا کام قرآن سے یا، مولانا نے قرآن کی ترجمانی کا کام اپنے اعلیٰ ذوق اور تصنیف و تالیف کی پہنچن صلاحیتوں سے انجام دیا۔ دوسروں کے ترجم و تفسیر ایمان کے ذوق و فکر کے ترجمان ہیں، مولانا قرآن کے ترجمان ہیں۔

ترجمان القرآن کے مقاصد کی جامعیت کے ساتھ ترجمہ و تفسیر کی زبان، اسلوب بیان و طرز نگارش کے حسن کا الگ ایک عالم ہے۔ قرآن کی دعوت اور تعلیم و ارشاد کی دل ریاضتوں کے ساتھ بعض مسائل میں ان کی تحقیقیت کے معیار اور نقد و نظر کے درجہ اسلوب میں ان کے قلم کی مدرست کاریوں، ذہن کی اساتیزوں اور قلب سلیم کی لطافت انگیزوں میں ترجمان القرآن اردو زبان کی ایک نادر اور شاہ کار تصنیف ہے۔

غبار خاطر، کارروان خیال، نقش آزاد، تبرکات آزاد، مکاتیب ابوالکلام آزاد وغیرہ ان کے خطوط کے مجموعے میں۔ کون کہہ سکتا ہے کہ ان میں مولانا کے فکر کا پیمانہ بند نہیں، اور زبان و بیان اور انشا اسلوب کی کون سی خوبی ہے جو ان میں موجود نہیں یا مذہب، بیاست، تاریخ، تعلیم، اصلاح و ارشاد کے موتیوں اور تعمیر سیرت و تربیت ذہن و فکر کے سر و سامان سے یہ خزانہ خالی ہے؟ ان خطوط کے مطالب کی جامعیت، ان کی علمی قدر و قیمت

اور افراد و قوم و ملک کی تغیر اور تغییت میں ان کی اہمیت کا جائزہ ابھی نہیں بیان کیا ہے۔ اس یہے ان کے علمی و ادبی مقام کے تعین اور اس کے واقعی اعتراف میں کسی کا ہوا شوق رہنا نہیں۔ اس باب میں ہم ابھی تک حیرت و استعجاب نے مقام پریس۔

الہلک والبالغ اور دیگر اخبارات و رسائل میں شائع ہونے والے سیکرٹوں مقالات بے شمار مضمونات پر اور مختلف علوم و فنون میں یادگار اور ان کے ذوق و نظر کی بلندیوں، علم کی بے ہتائیوں اور ان کے کمالات ذہن و دماغ کی پہنائیوں کے ترجمان ہیں۔ مولانا آزاد کے یہ تام خصائص ذہن و فکر، محاسن علم و نظر اور تصنیف و تالیف اور تحقیق کے بے پناہ کمالاتِ حوالہ کی تحریفات و نگارشات میں نمایاں ہوئے ہیں، کیا ایسے نہیں کہ ہم ان کا اعتراف کسی ذہنی تحفظ کے بغیر اور بر طاکریں؟ اگر ہم ایسا ذکر کیں تو یہ ہماری علم و دستی، انصاف پسندی اور حق پروری سے بعید ہے۔ پھر کیا ہم یہ پسند کریں گے کہ ہمارے اخلاق و سیرت کے بارے میں کوئی ایسی رائے قائم کر لی جائے جو واقعی نہیں ہوئی چاہیے۔

مولانا ابوالکلام آزاد ایک سیاست دان بھی تھے۔ ان کا شمار اس عہد کے نامور مدبروں میں ہوتا ہے۔ انہوں نے برصغیر کی سیاست میں اپنے فکر و تدبیر کے گہرے نقوش چھوڑے ہیں۔ یہ نقوش ملک کی سیاسی زندگی کے ہر دائرے میں دیکھے جا سکتے ہیں۔ انہوں نے اپنے فہم اور بصیرت کے مطابق ایک خاص جماعت کو اپنی سیاسی تگ و تاز کا میدان بنایا۔ یکن ان کی بصیرت و رہنمائی کی کار فرمائیاں نہ صرف کانگریس کی قراردادوں کی اصلاح و تزیین اور متحده قومی مقاصد کے مطابق اس کے فیصلوں میں دیکھی جا سکتی ہیں بلکہ مجلس خلافت اور جمیعت علماء ہند کی سیاست اور تغیر و خدمت قوم و ملت کے کاموں میں، مجلس احرار اسلام کے قیام میں، ہمیں کانفرنس، جمیعت القرشیہ پشاوری کانفرنس، مسلم مجلس کے پیش نظر مقاصد اور ان کی قومی و ملی خدمات میں حتیٰ کہ مسلم لیگ کے نصب العین کی تبدیلی میں اور جماعتِ اسلامی کی تکمیل و مقاصد میں زندگانی ہیں۔ حتیٰ کہ تبلیغی جماعت کا انداز و طریق مولانا کی حزب اللہ کی ایک ذیلی جماعت "الاسلحون" کا میکٹ مھیک عکس ہے۔

یہ مولانا کے سیاسی تدبیر کا کرشمہ اور ان کی سیاسی عملیت کا ایک پہلو ہے۔ اس سے کبھی کہ انکار کیا جاسکتا ہے۔ اس حقیقت سے بھی کون انکار کر سکتا ہے کہ دارالعلوم دیوبند مذہبیہ العلوم علی گردھ، ندوۃ العلما، لکھنؤ، جامعہ ملیہ اسلامیہ دہلی اور بنگال سے لے کر پنجاب و سرحد تک اور شمال سے لے کر جنوب تک سیکھوں تعلیمی اداروں اور خانقاہوں کو ان کے پیش نظر تعلیم و اصلاح کے مقاصد کے ساتھ قوی کاموں میں بھی حصہ لینے اور دینی خدمات کے ساتھ ملک و قوم کے فرائض کی ادائیگی کی طرف توجہ دلانے میں اور ان کاموں کے لیے اپنے اوقات کا ایک حصہ وقف کر دینے کی سب سے قوی تحریک مولانا کی زبان اور قلم نے پیدا کی۔

مولانا نے سیاسی زندگی کا آغاز کیا تھا تو مسلمانوں کے لیے ایک ذہنی رکاوٹ اور دلوں میں خوف موجود تھا۔ مولانا کا کا نامہ یہ ہے کہ انہوں نے اس رکاوٹ کو دور کر کے ان کے لیے سیاسی زندگی کے گناہ کے تصور کو بدل دیا، دلوں سے خوف نکال کر انصیح سیاسی اشغال میں مصروف کر دیا، سیاسی جدوجہد کو ان کے لیے باز پھر اطفال بنادیا، اور محمود و سکون کی جگہ انقلاب و تغیرت سے ان کے ذہنوں کو آشنا کر دیا۔

مسلمانوں نے ایک زمانے تک یہ عزم کیے رکھا تھا کہ وہ اپنے ہی دست و بالوں سے برصغیر کو آزاد کر دیں گے لیکن، ۱۹۴۷ء اور اس کے بعد کئی انقلابی اقدامات میں ناکامیوں، پھر حضرت شیخ الہند کے سفر جہاز اور بارت مالٹا کے زمانے میں ترکی، ہجر منی وغیرہ کے جنگی اسیروں سے ملاقاوتوں، مولانا عبید اللہ سندھی کے سفر افغانستان اور روس و ترکی کے زخماد شاہیر سے تحریک آزادی کے مسئلے پر تبادلہ خیالات اور اس سے پہنچ پہلے مولانا ابوالکلام کے سفر عراق و مصر میں ارہا ہے سیاست و تدبیر اور اصحاب علم و نظر سے ملاقاوتوں اور ملک و بیرون ملک کے مالات کے مشاہدوں اور تحریکوں کے بعد ان پر یہ حقیقت واضح ہو گئی تھی کہ ملک کی آزادی برادران ملک کے تعاون اور مشترکہ جدوجہدی سے حاصل ہو سکتی ہے۔ دوسری حقیقت جوان پر منکشت ہوئی تھی، وہ یہ تھی کہ ملک کی آزادی، اقوام ہند کی فلاح و ہبہوں مسلمانوں کی سماجی، تعلیمی، اقتصادی اصلاح و ترقی اور جماعتی زندگی کے قیام کے

فریبے نیز اسلام کی دعوت و تبلیغ کے بہترین اور اعلیٰ مقاصد کے حصول کے لیے غیر مسلم اقوام سے سماجی، سیاسی، اقتصادی تعاون اور ہم سائیگی اور ہم طبی کے بہترین تعلقات اور اتحاد کی ضرورت ہے۔ نیز یہ کہ ملک کی آزادی نہ صرف اس ملک کی اقوام کے لیے ضروری ہے۔ بلکہ مشرق و سطحی کے تمام مسلم ممالک اور ایشیا کی مظلوم و مکحوم قوموں کے لیے بھی ضروری ہے۔ ان حقائق کے انکشافت و اعتراف کے بعد انہوں نے سب کچھ بروادشت کر لیا لیکن ملک کی آزادی کے لیے مشترک جدوجہد اور اتحاد کے نصب العین سے قدم پیچھے نہ ہٹایا۔ اگر کوئی شخص ان حقائق اور مشترک قومی نصب العین کی اہمیت کا اعتراف نہ کرے تو بھی لانا کی مجرد سیرت کی پیشگی، فیصلے کی عکسی، عزم کے رسوخ اور استقامت و عزمیت کے کمال کا اعتراف تو کرنا ہی چاہیے کہ یہ خوبیاں بہر حال خوبیاں ہیں جو ہر کس دنکس میں نہیں ہوتیں۔ جس دباؤ و شخصیت میں یہ خوبیاں اپنا آشیانہ بناتی ہیں اس کا شمار نادرِ روزگار شخصیات میں ہوتا ہے۔

لیکن کیا ملک کی آزادی کے لیے مشترک جدوجہد کی ضرورت اور اتحاد کے نصب العین کی اہمیت کو نظر انداز کر دیا جا سکتا تھا؟ اس خیال کو کوئی سنبھیہ شخصیت اپنے دماغ کے کسی گوشے میں بھی جگہ نہ دے سکتی تھی۔ ملک کی آزادی کی اہمیت تمام اقوام کی فلاح و ہبہود اور تعمیر و ترقی کے نقطہ نظر کے علاوہ، اس لحاظ سے بھی اہمیت رکھتی تھی کہ اس تحریک کے ایک دور میں اور مسائل کے تجزیہ و تصفیہ کے نتیجے میں یہ تصور ابھر کہ اس مسئلے کو اس طرح کیوں نہ حل کیا جائے کہ ملک کی دو بڑی اور ہم قوموں کو ملک کے الگ الگ خطے دے کر ان کے سیاسی اقتدار اور استحکام و انصرام کے اختیارات دے دیے جائیں۔

جہاں تک برصغیر میں بننے والی قوموں میں اتحاد کی ضرورت کا تعلق ہے، اس سے کسی کو مجال انتکار نہ تھی۔ اتحاد کی اہمیت کو ہر روز غریب اقتاب نے دن کے تجربات کی دہنائی میں واضح کیا، اور ہر صبح کو طلوع ہونے والے سورج کی روشنی نے واضح تر کیا ہے۔ پہلے ملک کی آزادی کے لیے مشترک جدوجہد اور اقوام کی ترقی کے لیے قومی اتحاد کی ضرورت تھی۔ برصغیر کی آزادی کے بعد پاکستان اور ہندوستان کے الگ الگ دائروں میں قومی حکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اتخادوں کی ضرورت ہے اور پھر پر صیغہ کی سطح پر دونوں ملکوں کے قومی اور وسیع نر اتحاد کی ضرورت ہے۔ اب اس میں نگلہ دلیش کو بھی شامل کر لینا چاہیے۔ یہ ضرورت پہلے بھی تھی، آج بھی ہے اور ایسے دہ بھی رہے گی اور وقت کی کوئی گر دش اور حالات کی کوئی کروٹ اس کی اہمیت کے نقش کو نہ مٹا سکتی ہے شدید حکم کر سکتی ہے۔

جس شخص کو اس حقیقت کا سب سے زیادہ ادراک اور اس کی اہمیت کا سب سے قوی اساس تھا، کیا اس کی نظر و بصیرت اور خفائق شناسی کا اختلاف نہ کرنا چاہیے؟ تحریک پاکستان کے جواز سے کون جڑات انکار کر سکتا تھا۔ اگر ہندوستان کے فرقہ وارانہ مسئلے کا ایک حل ایک خاص منصوبے یا تجویز کی شکل میں سامنے آیا تھا تو کیا اس پر غور و فکر سے دماغ کو انکار کر دینا چاہیے تھا؟ ہرگز نہیں۔ کوئی ہوش مند شخص اپنے دل میں یہ خیال بھی نہیں لاسکتا تھا، یہ ہندوستان کے فرقہ وارانہ مسئلے کی ایک خالص سیاسی تجویز تھی لیکن اسے جو فرقہ وارانہ رنگ دیا گیا تھا، وہ پورے پر صیغہ کے مسلمانوں کے مفاد میں ہرگز نہیں ہو سکتا تھا۔ پورے پر صیغہ سے تمام مسلمان ہجرت کر کے پاکستان کے مشرق و مغرب کے حصوں میں نہیں جا سکتے تھے۔ یہ بات پاکستان کے مفاد میں بھی نہ تھی۔ پھر اگر مسلمانوں کے کسی عنو کو غیر پاکستان ہی میں رہ جانا تھا تو مٹا دیے جانے کے بجائے اس کے حفظ و بقا اور اجتماعی تغیری و ترقی کے سروسامان کی بھی ضرورت تھی۔

کیا یہ حقیقت نہیں ہے کہ اس ضرورت کا شدید احساس مولانا ابوالکلام کو تھا اور قیام پاکستان کے بعد اگر ایک طرف وہ ہندوستان میں رہ جانے والے مسلمانوں کے زخوں کے لیے مرہم فراہم کر رہے تھے تو دوسری طرف پاکستان کے استحکام و ترقی کے وہ شدید آرزو مند تھے۔ ہندوستان میں رہ جانے والے مسلمانوں کو جنہیں بہر صورت ہندوستان ہی میں رہ جانا تھا، اگرچہ مٹا دیئے اور بھلا دیئے جانے (WRITE OFF) کا ارشاد ہوا تھا لیکن ہندوستان میں ان کی ایک بہار سال کی عظیم اشان تاریخ و تہذیب اور عجائب روزگار تاریخی آثار، ایشیا میں ان کے نادر الوجود علمی، تعلیمی اداروں اور روایتوں کو مٹا دیا جانا تو کہا بھلا دیئے بلکہ نظر انداز کر دیئے جانے کا بھی تصور نہیں کیا جا سکتا تھا، ان کے زخوں

کے بیے مرہم مولانا ہی نے مہیا کیا تھا۔ اتنا ہی نہیں بلکہ انہوں نے بھیثیت مسلمان آزادی کی تحریک میں بھے مثال حصہ لے کر اور آزاد ہندوستان کی تعمیر و ترقی کی جدوجہد میں شریک ہو کر اپنے ذوقِ عمل اور حسن سیرت سے مسلمانوں کا سر بلند کر دیا اور آج وہ بھی جنمیں نے یا صنی بیں خواہ فرقہ و ازادی سیاست کی نقش آرائی میں اپنی فکری و علمی صلاحیتیں صرف کی ہوں، سر بلند کر کے کہہ سکتے ہیں کہ وہ آزاد ملک کے آزاد، ذمہ دار اور قابل فخر شہری ہیں۔

بصغیر میں نصف ملتِ اسلامیہ کی خدمت کے لیے اگر ایک قیادت چیزیں و افرین کی سزاوار ہو سکتی ہے تو کیا ملتِ اسلامیہ کے نصفِ ثانی کی خدمت اور ان کے مفاہمات کی تہبیانی، ان کے زخمیوں کے لیے مرہم کی فراہمی اور ان کے لیے ایک آبرو منداز زندگی کے حصول کی جدوجہد کے لیے دوسری رہنمائی کے اعتراضِ علائم میں ایک مومن قلب اور مسلم زبان قاصر

رہ جاسکتی ہے؟ اگر ایسا نہیں تو آئیے ہم مولانا آزاد کی تی خدمت گزاریوں اور صداقت شعاریوں کا اعتراض کریں، ان کے شکر گزار ہوں اور اس طرح اپنی حق پسندی اور صداقت شعارات کا بیوٹی یہ۔ ان کے ذہن و فکر کی آرائش میں قدیم و جدید علوم و فنون نے حصہ لیا تھا۔ جو کچھ قدیم تھا وہ انھیں ان کے بزرگوں سے درستے میں لاتھا جو کچھ جدید تھا اس کے لیے انہوں نے خود اپنی راہ بنائی تھی۔ علوم و فنون کے بہترین ذوق اور سیرت کے محاسن نے ان کی شخصیت کو ظاہر و باطن سے آراستہ و پیراست کیا تھا۔ یہ ہمارے ذوق و توفیق کا امتحان ہے کہ کیا ہم ان کی شخصیت کے ان محاسن کا اعتراف کرتے ہیں یا نہیں!

ایک خوبی ان کی شرافت نفسی تھی۔ ان کی شرافت کا اظہار ان کی سیرت کی ایک ایک ادا سے زندگی کے ایک ایک رویے سے، خوردوں سے ان کے برتاؤ سے، دوستوں کے ساتھ ان کے معاملات سے اور معاصرین کے بارے میں ان کے طرزِ عمل سے ہوتا ہے۔ وہ اپنے خوردوں کے لیے سراپا شفقت تھے، اور دوستوں سے ان کا معاملہ سلف و محبت کا تھا۔ معاندین کے رویوں پر وہ ہمیشہ خاموش رہے، اور غافلین کے سب و شتم کے جواب میں ان کی زبان سے فہم و بصیرت اور نیک عمل کی توفیق کے لیے دعائی نکلی۔

مولانا کی شخصیت کی اس خوبی کا انکار کیوں کر ممکن ہے کہ وہ اسلامی تہذیب کا نمونہ تھے۔  
وہ تہذیب ان کی نشست و برخاست سے، بات چیت سے، گفتگو کے انداز سے، کھانے  
مینے سے، ذوق و شوق سے، عادات و خصائص سے، ان کے وضع و بیان سے، شکل و  
ماماں سے ظاہر ہوتی تھی۔ ان کا وجود ہندوستان میں اسلامی تہذیب کے لئے ہونے  
اکلے کی آخری یادگار تھا۔

اپنے ظاہر کے حسن، باطن کے کمال، علم و فضل کی نہایت، فکر و نظر کی بلندی، سیرت  
پاکیزگی اور ان تمام حواسن کی جماعت کے لحاظ سے اگر کوئی وقت کا "امام" بننے  
اہل تھا تو برصغیر کی فہری ایک شخصیت تھی جسے دنیا ابوالکلام اکفاف کے نام سے جانتی ہے۔  
اہم ان کے اس مقام اور ان کی خلمت کا اعتراف نہ کریں۔

ابوسلمان شاہ جہان پوری  
۱۹۸۶ء  
جولائی ۲۳ء



# مولانا ابوالكلام آزاد (مرحوم)

## سیرت و شخصیت و علم و عملی کارنامے مولانا سعید احمد الکبر آبادی

معزز حضرت امحترم داکٹر اسرار احمد صاحب اعلانی کلام ابزرگو اور دوستو مولانا ابوالكلام آزاد ہماری ملت کے کاروائی رفتہ کے ان پاسبانوں اور نگہبانوں میں سے تھے۔ جن کا جب ذکر آتا ہے اور جب ان پر تقریر کرنے کے لیے کوئی مرحلہ سامنے آتا ہے تو غریب لکھنی کا دو شعر بے ساختہ یاد آ جاتا ہے۔

غزل اس نے چھپیری مجھے ساندینا ذرا عمر رفتہ کو آواز دینا

اس لیے کہ ان کے ساتھ بونپلی یادیں والبستہ ہیں اور جو پرانے واقعات ان سے متعلق ہیں، ان کا نام زبان پر آتے ہیں وہ سب ول و دماغ میں اچاگر ہو جاتے ہیں اور ایک حسرت پیدا کرتے ہیں جو دنگز شستہ میں لے جاتے ہیں۔ مولانا ابوالكلام آزاد ان لوگوں میں سے تھے جن کو ہم عبقری "Genius" کہتے ہیں۔ اعلیٰ درجہ کی ذہانت و فکر اور بلند درجہ کی قوت فہم دار راک کے حامل تھے۔ میراچپن تھا۔ جب مولانا کی شخصیت اور ثہرت کا آفتاب نصف النہار پر تھا۔ میں دیوبند میں پڑھتا تھا اور مولانا کے تذکرے بے

اور چرچے سنتا تھا۔ گوئے دیوبند کے قیام کے عرصے میں ان جلسوں میں جانے کا اتفاق نہیں ہوا۔ جن میں مولانا کی بڑی شاندار تغیریں ہوتی تھیں۔ اس لیے کہ میں طالب علمی کے زمانے میں گوئے نہیں کی زندگی بس رکرتا تھا اور باہر کی دلچسپیوں سے زیادہ واسطہ نہیں رکھتا تھا۔ میرا سب سے پہلا اتفاق مولانا سے ملاقات کا ۱۹۳۶ء میں ہوا۔ اس کے بعد سے آخر وقت تک جب کہ مولانا اس دنیا سے رخصت ہوئے، مجھے ان کی خدمت میں بیٹھنے، ان کو قریب سے دیکھنے اور ان کی شخصیت کے مطابعے کا بھی موقع ملا۔ اس بنا پر میں اس دقت آپ کے سامنے جو کچھ بھی عرض کروں گا، اس کے دو حصے ہوں گے۔ پہلا وہ جس کو میں نے اپنے بزرگوں، دوستوں اور ساتھیوں سے شاہے اور دوسرے حصہ ان واقعات پر مشتمل ہو گا، جن کا میں نے خود ذاتی طور پر مشاہدہ کیا ہے۔

## مولانا آزاد کا خاندان اور تعلیم :

مولانا ابر الکلام آزاد ایک ایسے گھرانے میں پیدا ہوئے جو پیری مریدی کا گھر ان کا ہلاتا ہے جہاں بیعت کا رواج اور قصوف کا بڑا چرچا تھا، اور مولانا آزاد کے والد بزرگوں کے عقیدت مندوں اور مریدوں کا ایک بڑا دیسیح حلقة تھا۔ لیکن مولانا آزاد کی طبیعت میں ان طور طریقوں سے بغاوت کے رجحانات شروع ہی سے تھے۔ انہوں نے اس طریقے کو پسند نہیں کیا۔ ان کی تعلیم کہاں پر ہوئی اور کس طرح انہوں نے مختلف علوم پڑھے اس کی بھی کچھ زیادہ تفصیل نہیں ملتی ہے۔ لیکن مولانا نے اس کے متعلق خود جو آخری بات اپنی کتاب 'India wins freedom' میں اپنے ذاتی حوالات کے سلسلے میں لکھی ہے۔ وہی سیرے خیال میں زیادہ مستند کمی جانی چاہیے۔ مولانا کی تعلیم کی مستند اور باقاعدہ مدرسے میں نہیں ہوئی۔ لیکن ان کے والد ماجد بہت بڑے بزرگ تھے اور ان کے حلقوں ارادت میں بڑے بڑے علماء داخل تھے جو صاحبانِ فن تھے اور خاص خاص فنون میں بڑی دستگاہ رکھتے تھے۔ ان کے والد ماجد نے مولانا کو پہن ہی میں بخوبی تعلیم مختلف علوم و فنون کے ماہر علماء کے سپرد کر دیا۔

## مولانا کا ذوق علمی :

مولانا نے علوم ریاضیہ و اسلامیہ اور فنون عربیہ کی تحصیل تو کی ہی تھی، لیکن دوسرے علوم دفنون میں ان کی وسعتِ نظر کا کیا حال تھا! اس کا اندازہ آپ کو اس سے ہو سکتا ہے کہ ہمارے اربابِ علم اس بات کو جانتے ہیں کہ ابو ریحان البیری و فی کی ایک مشور کتاب ”قانون مسعودی“ کے نام سے ہے یہ کتاب قیق ریاضی یعنی

Higher Mathematics

کی کتاب ہے، جو لوگ ریاضیات میں بہت اونچا مقام رکھتے ہیں۔ وہی اس کتاب کو پڑھ اور سمجھ سکتے ہیں۔ عام تعلیم یافتہ حضرات کی سمجھیں اس کی بات آتی ہی نہیں۔ میں نے متعدد لوگوں سے ساختہ اک مدرسہ عالیہ، لکھتے کے کتاب خانے میں جس زمانے میں مدرسہ کے پرنسپل سرڑینی سن راس تھے۔ ۱۹۰۱ء سے ۱۹۱۰ء تک ایک نادر فخر قانون مسعودی، کام موجود تھا۔ نادر اس لیے کہ اس وقت تک اور شاید تا حال اس کے سوا کسی اور فخر کا پتا نہیں چلا۔ مدرسہ عالیہ کی لا بُری یہی اپنے بعض فوادر کے اقتدار سے خاص خصوصیت رکھتی تھی۔ بتایا جاتا ہے، کہ ایک روز سرڑینی سن راس جو ر لا بُری کے انچارج بھی تھے، اور جنہوں نے یہ قانون بنارکھا تھا کہ کوئی شخص جی جو سول سال سے کم عمر کا ہو اس لا بُری سے استفادہ نہیں کر سکتا۔ ایک روز پڑپڑا سی نے آکر اطلاع دی کہ ایک تیرہ چودہ سال کا خوبصورت سالہ کا کہتا ہے کہ میں لا بُری میں قانون مسعودی کا مطالعہ کرنا چاہتا ہوں۔ سر راس کو بڑا تعجب ہوا، اس نے اس لڑکے کو اپنے پاس بیایا۔ وہ تھے مولانا ابوالکلام آزاد۔ ان سے سر راس نے کہا، میاں صاحبزادے! آپ کیا دیکھنا چاہتے ہیں! انہوں نے جواب دیا قانون مسعودی، سر راس نے پوچھا کیا آپ اسے پڑھ اور سمجھ سکتے ہیں! مولانا نے کہا کہ جناب والا آپ کتاب منگا لیجیے اور کوئی صفحہ مجھے بتائیے اگر میں اس کو پڑھ کر آپ سنادوں اور اس کا مطلب بیان کر دوں، تو مجھے اس کے مطالعے کی اجازت ملنی چاہیے۔ چنانچہ سر راس نے پھی کیا، انہوں نے اپنی کوئی میں جہاں مولانا سے یہ لفظ ہوئی اور جس میں، میں اپنی

پرنسپل کے زمانہ میں خود بھی رہا ہوں، کتاب کا نسخہ منگلایا اور ایک مقام کی نشانہ بھی کرتے ہوئے کہا کہ صاحبزادے یہاں سے اسے پڑھو، مولانا نے تھوڑی دیرے اس کا مطالعہ کیا اس کے بعد اس سے ستایا اور اس کا مطلب بیان کر دیا۔ سر ڈینی سن کو بڑا تعجب ہوا، اور انہوں نے اس روکے کو مستقل طور پر لا بُریری کی کتب سے استفادہ کی اجازت دے دی۔

یہ واقعہ میں نے شُن رکھا تھا لیکن مجھے اس کی صحت پر تین نہیں آتا تھا کہ یہ کیسے ہو سکتا ہے۔ مگر اس کے بعد جب میں مدرسہ عالیہ میں پرنسپل تھا تو میرے زمانہ میں نیشنل پبلک لائبریری کی جو کلکتہ کی بڑی مشہور لائبریری ہے، اس کی ایک نئی بلڈنگ بنی۔ جس کے افتتاح کے لیے مولانا آزاد وزیر تعلیم حکومت بھارت کی حیثیت سے تشریف لائے تھے۔ مولانا نے تقریب تواریخ میں کی لیکن ان کا خطبہ انگریزی میں چھپا ہوا تھا۔ مولانا نے اس میں اس واقعہ کا مفصل ذکر کیا تھا۔ جس کے بعد اس نسخہ کی تلاش شروع ہوئی تو معلوم ہوا کہ وہ اندر کی لائبریری کو منتقل ہو گیا۔ جب مولانا کے علم میں یہ بات آئی تو ان کی کوشش سے وہ نسخہ وہاں سے حاصل کیا گیا۔ پھر دائرة المعارف جیدر آباد دکن کے زیر اہتمام اس کی اشاعت ہوئی اور مولانا ابوالکلام آزاد کا اس پر مقدمہ موجود ہے۔

ہی ایک واقعہ بتاتا ہے کہ مولانا کے اندر عقریبیت لکھی اعلیٰ معیار کی تھی۔ وہ اپنی ذہانت و فطانت کے اعتبار سے اپنے ہم عصروں کے اندر بہت ہی ممتاز تھے۔

## مولانا آزاد کا علمی مقام:

مولانا آزاد کا اپنے علم و فضل کے لحاظ سے کیا مقام تھا! اس سلسلے میں دو واقعات آپ کو سناتا ہوں۔

ایک واقعہ تو یہ ہے جو میں نے اپنی آنکھوں سے دیکھا ہے۔ جس زمانہ میں ہیں مدرسہ عالیہ کا پرنسپل تھا، اس زمانے میں مولانا عبد الحليم صدیقی جو ایک مشہور عالم اور جمیعت العلماء ہند کے ایک مشہور درکر تھے وہ مدرسہ عالیہ میں حضرت تھے۔ جب ان کا تین سال کا کنٹریکٹ ختم ہو گیا تو میں نے ویسٹ بنگال گورنمنٹ کے متعلقہ مکملہ کو لکھا کہ ان کے

کنٹریکٹ کی تجدید نظر کی جائے۔ بلکہ ان کو سبکدوش کر دیا جائے تاکہ ان کی جگہ کسی دوسرے تو انہا اور جوان عالم کا تقریر کیا جائے کے، میرا رادا تھا کہ میں ان کی جگہ کسی اونچے درجہ کے محدث کو لاٹوں گا۔ میری نظر میں اس وقت مولانا جیب الرحمن عظی تھے۔ ان ہی دنوں میں مجھے دہلی آنے کا اتفاق ہوا، مولانا کو علم ہوا تو انہوں نے مجھے بلا بھیجا۔ میں ان کی خدمت میں حاضر ہوا۔ رمضان کا ہمینہ تھا۔ پارلیمنٹ کے اجلاس ہو رہے تھے، وہیں آنے کے لیے مجھے کہا گیا۔ میں پارلیمنٹ میں ان کے کمرے میں پہنچ گیا۔ مولانا نے مجھے نوبختی کا دقت دیا تھا۔ اور ٹھیک نوبخت مولانا اپنے کمرے میں تشریف لے آئے۔ مولانا نے پہلے تو میری مزاج پرسی کی۔ مولانا روزے سے تھے۔ موسم ابھی گرم تھا۔

ہندوستان میں تدریسیں حدیث اور آخری استادوں تھوڑی دیر بعد مولانا نے کہا۔ میرے بھائی کے مولانا کے خطاب کا عمنواً انداز ہی ہوتا تھا۔ میں نے آپ کو اس لیے بلایا ہے کہ مجھے معلوم ہوا ہے کہ آپ مولوی عبدالحیم صدیقی کے کنٹریکٹ کی تجدید کے حق میں نہیں ہیں۔ میں اس کی وجہ آپ سے معلوم کرنا چاہتا ہوں۔ میں نے عرض کیا کہ وہ شیخ الحدیث کی جگہ ہے۔ مولانا اب پوڑھے ہو گئے ہیں۔ وہ اس معیار کی اب تعلیم نہیں دے سکتے جسی کی ضرورت ہے۔ لہذا میں ان کی جگہ ایک دوسرے محدث کو لانا چاہتا ہوں۔ مولانا ادیب ہیں، بہت لائی اور عالم ہیں لیکن فن حدیث میں جس طور پر پڑھانا چاہیے، اس طرح تعلیم اب ان کے بیڑیں نہیں ہے۔ میں میرا یہ کہنا تھا۔ کہ مولانا آزاد میرے سر ہو گئے اور فرمایا کہ آپ نے یہ کیا کہا کہ فن حدیث جس طرح پڑھایا جانا چاہیے، اس طرح مولانا عبدالحیم نہیں پڑھ سکتے۔ میں نے اپنی بساط کے مطابق عرض کیا کہ فن حدیث کو پڑھانے کے لیے اس بات کی ضرورت ہے کہ پڑھانے والا اسماء رجاء سے نوب واقف ہو۔ طرق اور مسائید پر بھی اس کی گہری نظر ہو۔ درایت اور روایت کے جو اصول ہیں، ان پر بھی ان کی نظر ہو۔ جرح و تعلیل سے بھی وہ بخوبی واقف ہو۔ آپ لقین کیجیے کہ اس پر مولانا نے ڈیڑھ گھنٹے تک مسلسل تقریر کی اور مجھے بتایا کہ فن حدیث دو اصل کیا ہے۔ اس کے لکنے اہم شیئے ہیں۔ کتنی شاخصیں ہیں۔ ہر شعبہ

اور شاخ کی کیا خصوصیات ہیں۔ ان پر اب تک کون کون سی معتبر کتابیں لکھی گئی ہیں۔ فنِ حدیث کس دور میں اور کس انداز سے ہندوستان میں آیا اور کہاں کہاں اس کی بڑی بڑی درسگاہیں قائم ہوئیں۔ اور فنِ حدیث کو پڑھانے کی خصوصیات کیا ہیں؟ کون کون سے محمد بن اب تک ہندوستان میں ایسے گزرے ہیں جو اس فن میں یکتا سے روزگار تھے۔ ہوتے ہوتے وہ اس دور تک آگئے اور فرمائے گئے کہ آج تک پورے ہندوستان میں فنِ حدیث کی تعلیم دندریں اس طور پر نہیں ہو رہی جس طور پر فنِ حدیث کو پڑھانا چاہیے۔ اس دور میں مولانا عبد الحلیم صدیقی اور ان جیسے گنتی کے عدالت ہوں گے جو کچھ نہ کچھ اس فن سے تعلق رکھتے ہیں۔ آنے والے علماء تو معیار کے لحاظ سے ان سے بھی گئے گزرے ہوں گے۔ آپ تحریر کرنا چاہیں تو کر لیں۔ لیکن مجھے یقین ہے کہ تحریر صحیح نہیں ہو گا۔ آخر میں فرمایا۔ میرے بھائی! اب انور شاہ تو آپ کو ملیں گے نہیں۔ وہ فنِ حدیث کے اساتذہ میں آخری آدمی تھے۔ جو دنیا سے رخصت ہو گئے۔ اب تو مولانا عبد الحلیم صدیقی ہی کو غنیمت سمجھیے۔ میں رخصت ہونے لگا تو فرمایا، میرے بھائی! میں نے جو کچھ عرض کیا ہے وہ آپ کو یاد رہے گا۔ میں نے از راہ شوئی کہا۔ ”میں یاد نہ رکھوں گا تو کیا اپنے آپ سے دشمنی کروں گا۔“ میری اس بات کو مولانا نے نظر انداز کرتے ہوئے فرمایا۔ میرے بھائی! اللہ تعالیٰ آپ کو جزادے اس جملہ کو میں مرتبہ دہرا یا اور تقریباً گیارہ بجے دروازے تک آکر مجھے رخصت کیا۔

## معمولات کی پابندی :

اس وقت مجھے اندازہ ہوا کہ پارلیمنٹ جاری ہے، اس میں بیٹھے ہیں، وزیر تعلیم کی حیثیت سے ان کی مصروفیات بھی بے پناہ ہو گئی تھیں، مجھے ذاتی طور پر علم تھا کہ اس دور میں بھی وہ سختی کے ساتھ اپنے دیرینہ معمولات پر کاربند تھے۔ عموماً وہ رات کو نو بجے سو جاتے تھے، پھر ڈھائی بجے بیدار ہوتے تھے اور اس وقت وہ اپنا لکھنے پڑھنے کا کام کرتے تھے۔ فریکی نماز پڑھ کر سو جاتے تھے، پھر تقریباً سارے ہے آٹھ بجے اٹھ کر نو

بجھے دفتر پر بخچ جاتے تھے۔ ٹلا ہر ہے کہ وزیر تعلیم کی حیثیت سے مصروفیات کا دائرہ دیکھ ہو گیا تھا، پھر عمر بھی ضعیفی کی طرف مائل تھی لیکن ان سب کے باوجود استھناء علم کا یہ عالم اور یہ حال کہ فن حدیث پر تقریباً مسلسل ڈیڑھ گھنٹے تک انتہائی عالمانہ اندازیں تقریبی کی، جبکہ سامنے صرف اکیلا بیکن تھا۔

## وہ جو دوباری، مذہب کی ضرورت اور اسلام کی حقانیت:

دوسری بار اتعاد میرے مشاہدے میں آیا کہ جوش ملبح آبادی اور مولوی عبد الرزاق ملبح بادی یہ دونوں مولانا ابوالکلام آزاد سے بہت زیادہ قریب تھے۔ مگر دونوں جس عقیدے اور خیال کے تھے، ان میں سے جوش کو تو آپ سبھی اچھی طرح جانتے ہیں اور مولوی عبد الرزاق ملبح آبادی بھی اُس زمانہ میں جوش سے اس معاملے میں کچھ کم نہیں تھے مولانا آزاد نے ایک دن ان دونوں سے کہا کہ میر آپ سے بڑا گہر اعلق ہے۔ آپ میرے پاس آتے ہاتے ہیں لیکن میں نے اپنا ایک فرض اب تک اونہیں کیا جس کا مجھے بہت افسوس ہے اور میں اس کا پچھے دل سے اعتراف کرتا ہوں۔ اب میں چاہتا ہوں کہ آپ حضرات کے سامنے اپنا وہ قرض ادا کر دوں۔ دونوں حضرات نے کہا! وہ کیا ہے؟ فرمایا کہ اللہ کے وجود اور مذہب کی ضرورت اور اسلام کی حقانیت پر آپ دونوں کے سامنے میں ایک تقریب کرنا چاہتا ہوں جو میری طرف سے تبلیغِ حق کی ایک کوشش ہوگی۔ آپ حضرات کو حق ہو گا کہ پوری آزادی کے ساتھ میری باقتوں پر تنقید کریں، مجھ سے سوالات کریں، مجھ پر جرح کریں، میں پوری خندہ پیشانی سے انھیں سنوں گا اور امکان بھر آپ کے اشکالات کو دور کرنے کی کوشش کروں گا۔

دونوں حضرات نے رضامندی کا اظہار کیا اور کسی آنے والے دن میں صبح نوبجھ کا وقت طے ہو گیا۔ مولوی عبد الرزاق ملبح آبادی نے مدرسہ فتح پوری میں آگر اپنے حلقہ احباب میں اس کا ذکر کیا تو مولانا محمد میان مرحوم (جو مولانا حامد میان مذکولہ کے والد بادی ہیں جو آپ کے اسی شہر لاہور میں جامعہ مدینہ کے ہم تھم اور رئیس ہیں) اور مولوی قاضی سجاد میں

صاحب جو مدرسہ اسلامیہ فتح پوری دہلی میں اس وقت مدرس تھے، اب پرنسپل ہیں۔ ان دونوں کو جب خبر ہوئی تو انھوں نے کہا کہ یہ توہہت اچھا موقع ہے۔ کیا ہم کو بھی اس مجلس میں مشرکت کی اجازت ہو گئی! پھر نجہ فوراً مولانا آزاد سے ان کے سیکرٹری کے فریضے رابطہ قائم کیا۔ مولانا نے فرمایا کہ بڑے شوق سے آپ حضرات بھی تشریف لائیے اور کوئی بھی آنا چاہے ہے تو میری طرف سے اجازت ہے۔

پھر نجہ مولانا محمد میاں مرحوم اور قاضی سجاد حسین صاحب کا یہ بیان ہے کہ ہم بھی پہنچ گئے۔ جوش بیج آبادی اور مولوی عبدالرزاق بیج آبادی بھی وہاں موجود تھے۔ ہم چاروں کے سامنے مولانا آزاد نے تقریر کی۔ مولانا محمد میاں کا یہ بیان ہے کہ مسلسل دو گھنٹے تک انھوں نے تقریر کی۔ اور تقریر کا کمال یہ تھا کہ اللہ تعالیٰ کے وجود اور اس کی توحید پر سارے دلائل وہ تھے جو قرآن مجید میں ہیں لیکن کہیں قرآن کا حوالہ نہیں دیا کہیں کوئی آیت نہیں پڑھی۔ ان ہی دلائل کو عقلی طور پر اس طرح بیان کیا گویا ان کا قرآن سے کوئی تعلق نہیں ہے حالانکہ تمام دلائل قرآنی ہی تھے۔ اس طرح پر وجود باری تعالیٰ، اس کی توحید، مذہب کی ضرورت اور مذہب میں بھی اسلام کی حقانیت پر مسلسل دو گھنٹے تقریر کی۔ اس کے بعد مولوی عبدالرزاق صاحب نے کہا! مولانا! مجھے قواب الطینان ہو گیا۔ میں اللہ سے توہہ کرتا ہوں۔

لیکن جوش بیج آبادی نے کہا۔ مولانا! میں آپ کے دلائل کا جواب تو نہیں دے سکتا۔ لیکن دل میرا نہیں مانتا، تو مولانا نے کہا کہ میرے بھائی! دل پر توہہ کوئی قابو اور اختیار نہیں ہے۔ جوش نے کہا کہ مولانا! آپ نے اور

Impersonal God کی جو بحث کی ہے تو میں God کو Impersonal God

تو مانتے کے لیے تیار ہوں نہیں مان سکتا۔

Impersonal Personal کے معنی وہ ہیں، جس کو آج کل Energy کہا جاتا ہے۔ مولانا نے فرمایا نہیں وہ ہے، وہ God ہو ہی نہیں سکتا۔

Impersonal Personal مولانا نے پھر ثابت کیا کہ God ہو ہی ہے جو ہے۔ اس کی ایک

ذات اور سرتی ہے پھر اس کو مزید قوی دلائل سے ثابت کیا گئے پس یہ دو واقعات ایسے ہیں، جن سے معلوم کیا جاسکتا ہے کہ مولانا کا علم کتنا مستخر تھا، اور ان کی نگاہ کتنی دیر تھی۔

## مولانا آزاد کی دعوت:

مولانا کی شہرت کا آغاز دو چیزوں سے ہوا۔ سب سے پہلے اور سب سے بڑی شہرت کا ذریعہ تو ”الہلائی“ اور ”البلاغ“ ہوتے۔ اس کے بعد مولانا کی تقاریر ہوئیں۔ مولانا کو اشتقا نے فن خطابت کا وہ کمال عطا فرمایا تھا جو نہایت شاذ و نادر ہی کسی کو عنایت ہوتا ہے۔ تقریر سے زیادہ ان کی تحریر نے مسلمانوں میں ایک تہلکہ پھادیا۔ تقریر میں بھی فن اور انداز خطابت ایسا رچا بسا ہوا تھا کہ تیر کی طرح دل میں پیوست ہوتا تھا۔ اس کی ایک مؤثر ترین وجہ یہ بھی تھی کہ مولانا نے الہلائی اور البلاغ میں اپنی تحریروں کے فریبے مسلمانوں ہند کو ایک نئی راہ دکھانی جس نے دلوں میں ایک نیا بوش اور زیادہ لولہ پیدا کیا۔ عام تعلیم یافتہ مسلمانوں کا جو حال ہوا سو ہوا، لیکن سب سے اہم بات یہ ہوئی کہ علمائے کرام اور فاضل طور پر دارالعلوم دیوبند کے علمائے عظام کا طبقہ اس سے بہت زیادہ متاثر ہوا، اور دیوبند کے علمائے میں سے بھی بالخصوص شیخ الہند رحمۃ اللہ علیہ۔ وہ اس لیے کہ مولانا ابوالکلام آزاد جس چیز کا پیام دیتے تھے اور جو درحقیقت ان کی دعوت کا اصل محور و مرکز تھا وہ سب کچھ وہ تھا جو حضرت شیخ الہند رحمۃ اللہ علیہ کے دل کی آواز تھی، اور ان کے اپنے دل کی لگن اور ترکیب تھی۔ چنانچہ حضرت شیخ الہند رحمۃ اللہ علیہ مولانا آزاد کی دعوت میں اپنے دل کی تمنا، آرزو، خواہش اور امنگ کا عکس دیکھتے تھے۔ اس لیے مولانا آزاد کے سب سے زیادہ قدر دان علمائے کرام کے علمائے میں حضرت شیخ الہند تھے۔ حضرت بڑی پابندی سے الہلائی مٹکایا کرتے، اور بڑے ذوق و شوق سے ان کا مطالعہ کرتے تھے۔

## مسجدِ کان پور کا حادثہ:

جب کانپور کے گھپلی بازار کی مسجد حکومت انگلیشیہ کے ہاتھوں شہید کی گئی، جس کے

روز عمل میں حکومت کے خلاف ہندوستان کے طوں و عرض میں مسلمانوں میں غم و غصہ کا ایک طوفان اٹھا تو حکومت نے آنسو پوچھنے اور اس بیجان کی شدت کم کرنے کے لیے اس وقت جو یوپی کا گورنر (مرنیس مسٹن) تھا، اسے دارالعلوم دیوبند بھیجا۔ مولانا ابوالکلام آزاد اس حادثے پر نہایت سخت مصائب لکھ کر تھے جن کو اس جوش و خروش میں بڑا دخل تھا جو مسجد کا پیور کو شہید کرنے کے باعث مسلمانوں میں انگریزوں کے خلاف پیدا ہو گیا تھا۔ تو وہ بھی دیوبند پہنچ گئے۔ جب مولانا آزاد اس موقع پر دارالعلوم دیوبند کے دروازے پر پہنچے تو انہوں نے دیکھا گورنر یوپی اندر پہنچ چکے ہیں، وہاں باقاعدہ جلسہ ہو رہا ہے، جس میں دیوبند کے ترقیتی نام ہی علاوہ کرام موجود ہیں، مولانا آزاد نے چاہا کہ وہ اندر جائیں اور جلسہ میں پہنچ کر گورنر کے اس اقلام پر اپنا احتیاج پیش کریں۔ لیکن وہاں ان کو نہ دروازے پر ہی منتظر ہیں کی ہدایت پر رُوک دیا گیا اور ان کو بتایا کہ لارڈ صاحب کا حکم ہے کہ آپ کو اندر نہیں آنے دیا جائے، لہذا آپ اندر نہیں جا سکتے۔ مولانا آزاد کیا کرتے، دنگا فاد نہ ان کے پیش نظر تھا نہیں، مجبور ہو گئے۔ اس وقت مولانا کو معلوم ہوا کہ دیوبند کے سارے اساتذہ تو اندر جلسہ گاہ میں موجود ہیں۔ لیکن صرف شیخ الہند رحمۃ اللہ علیہ ہیں جو منتظر ہیں کے اس عمل سے سخت ناراض ہیں اور اپنے گھر پر ہی مقیم ہیں۔ ادھر حضرت شیخ الہند کو جب معلوم ہوا کہ مولانا آزاد آئے ہیں اور ان کو دارالعلوم کے دروازے پر رُوک دیا گیا ہے تو حضرت نے فرمایا مولانا آزاد کو اپنے پاس بلوایا۔ دو تین دن مولانا دیوبند میں حضرت شیخ الہند ہی کے ہاں مقیم رہے۔ حضرت شیخ الہند کا مولانا آزاد سے تعلق خاطر کا یہ واقعہ بھی شاہد ہے۔

## حضرت شیخ الہند کی تحریک اور مولانا آزاد کا اس سے تعلق:

حضرت شیخ الہند سے بعض ساتھی علمائے پوچھا، "حضرت آپ الہال کا اتنا گھرا مطالعہ کرتے ہیں حالانکہ اس میں تصویریں بھوپیں" حضرت شیخ الہند نے جو بواب دیا وہ اس بات کا آئینہ دار ہے کہ حضرت شیخ الہند کس نظر سے مولانا آزاد کو دیکھتے تھے۔ حضرت

شیخ الہند نے پہلے تو یہ شعر پڑھا ہے

کامل اس طبقہ نہاد سے امتحانہ کوئی  
پکھ ہوئے تو ہبی رنداں قرح خوار ہوئے

چھر فرمایا کہ میاں تم اس بات کو دیکھتے ہو کہ اس میں تصویریں ہوتی ہیں تم یہ بات نہیں دیکھتے  
کرو وہ فرضہ بہاد جس سے ہم سب لوگ غافل تھے اس کو سب سے پہلے جس شخص نے یاد  
دلایا ہے وہ ہبی ابوالکلام آزاد ہیں، لہذا ہم ان کے نہایت ٹکر گزار ہیں، اس لیے میں ان  
کے پرچوں کو بڑے اشتیاق سے پڑھتا ہوں۔ پھر یہ کہ اس کے بعد میں حضرت شیخ الہند  
نے بو تحریک شروع کی تھی، تحریک آزادی، (تحریک لشی رشی روماں) اس کا حال آپ حضرات  
کو معلوم ہو گا تو وہ تحریک ایسی تھی کہ اس میں زیرِ زمین یعنی Under ground

کام ہوتا تھا۔ انگریزی حکومت کے دور میں تو یہ باتیں منظر عام پر آنہیں سکتی تھیں،  
لیکن اب اس تحریک کے متعلق تمام حالات شائع ہو گئے ہیں جن سے یہ بات صاف  
معلوم ہو گئی، کہ حضرت شیخ الہند نے اندر گراونڈ کام شروع کر دیا تھا جہاں باقاعدہ  
اسلو سازی بھی ہوتی تھی، اور باقاعدہ ہتھیار چلانے کی ٹریننگ بھی ہوتی تھی۔ چنانچہ جو لوگ  
حضرت کے ہم خیال تھے، اور ان کے مشن سے تعاون کرتے تھے۔ حضرت نے ان سب  
سے عہد و پیمان لیا اور وہ سب شیخ الہند کی ہدایت پر خفیہ طور پر اس دعوت اور مشن  
کے لیے کام کرتے تھے۔ مولانا عبید اللہ سندھی، حضرت شیخ الہند کے سب سے بڑے  
معاون تھے۔ دوسرے مولانا محمد میاں جو حضرت شیخ الہند کی ہدایت پر کابل پہلے  
گئے وہیں ان کا انتقال ہوا۔ ان کے صاحبزادے حامد الاصراری غازی ہیں۔ تیسرا ہے  
مولانا سیف الرحمن مرحوم تھے، وہ بھی کابل پہنچت کر گئے تھے۔ پوکرام یہ تھا کافر افغانستان  
کی حکومت کے تعاون سے اُدھر سے انگریز کے خلاف مسلح اقدام کیا جائے۔ یہ تین  
بزرگ وہ تھے جو حضرت شیخ الہند کے خاص الحاضر اور معمدہ علیہ لوگ تھے۔ ان ہی  
قریب ترین حضرات میں چوتھے نمبر پر مولانا ابوالکلام آزاد کا نام شامل تھا۔ مجھے یہ تو  
معلوم نہیں کہ اس دلقطے کے بعد جس کا میں کانپور کی مسجد شہید کرنے کے سلسلہ

میں ذکر کر چکا ہوں، مولانا دوبارہ بھی کبھی دیوبند تشریف لائے یا نہیں، لیکن اتنا یقین کے ساتھ جانتا ہوں کہ مولانا آزاد سے حضرت شیخ الہند کا رابطہ مسلسل قائم رہا، خط و کتابت کے فرید سے یا زبانی لوگوں کی وساطت سے۔ حضرت کی اس تحریک کے ایک اہم رکن مولانا آزاد بھی تھے، ان تمام شواہد سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ مولانا کا شیخ الہند سے بڑا قریبی رابطہ و تعلق قائم تھا۔

## الہلائی کی دعوت جہاد و رجوع ای القرآن:

مولانا آزاد نے جیسا کہ آپ نے اہلیں اور الہلائی کے ذریعہ ایک دعوت دی اس دعوت کو حضرت شیخ الہند دعوت جہاد فرمایا کرتے تھے لیکن یہی سمجھتا ہوں کہ وہ صرف دعوت جہاد ہی نہیں تھی بلکہ دعوت انقلاب تھی۔ مسلمان اپنے جس فرض کو بھول گئے تھے۔ اس فرض کو مولانا نے یاد دلایا اور اس کے لیے قرآن مجید کی طرف رجوع کرنے کی ضرورت پڑھایت زور دیا، پونکہ مسلمانوں کے پاس اصل قوت تحریق قرآن ہی ہے۔ مولانا نے اس کام کو منظم طور پر کرنے کے لیے ایک جماعت بنائی۔ مولانا نے جو تنظیم بنائی اس کا نام حزب الشہدا۔ اس حزب الشہدا کے لیے مولانا نے بیعت لی یا نہیں لی، اس کے متعلق میں وثوق سے کچھ نہیں کہہ سکتا۔ البتہ میراڑا تی خیال یہ ہے کہ مولانا نے جو حزب الشہدا بنائی تھی، اس کے لیے مولانا کے پیش نظر یہ ضرور ہو گا کہ وہ اس میں شمولیت کے لیے بیعت لیں۔ بہر حال یہ مولانا کا مشن تھا اس کے لیے انہوں نے کام شروع کیا تھا اور اس راہ میں پیش رفت بھی کی تھی۔ اتنا مجھے معلوم ہے۔

عوام ایساں میں ان کی شہرت کی بنیاد اور اس اس ان کی قرآن اور جہاد کی دعوت تھی۔ یہی وجہ تھی کہ وہ ہر جگہ انتہائی مقبول ہوئے۔ آپ کے پنجاب میں مولانا بے حد مقبول تھے۔ اس دور کے بڑے بڑے علماء اور دانشوروں مولانا آزاد کی تحریر، ان کی تقریر اور ان کی دعوت سے بہت زیادہ متأثر تھے۔ ان کے پیغام نے سوئی ہوئی روحیں کو نہ صرف بیدار کیا بلکہ ان کو ایک ولوز تازہ سے سرشار کر دیا اور مولانا پورے

بِصَغِيرٍ خاص طور پر پنجاب کے لوگوں کی انتکھوں کا تاریخ اور ان کے محبوب رہنمابن گئے۔

## ایک بے مثال خطبہ :

اس کے بعد جب تحریک خلافت مژروع ہوئی تو مولانا نے اس میں بڑھ پڑھ کر حصہ لیا۔ اس مسئلہ پر مولانا کی ملک کے مشہور شہروں میں سے اکثریں نہایت زور دار اور ولود انگر تقریبیں ہوتیں، جو صرف خطابت ہی کے لحاظ سے نہیں بلکہ علمی اعتبار سے بھی معن کے کی تقاریر تھیں۔ اگر ہیتیں اکبر آباد میں خلافت کیڈی کے زیر اہتمام ایک خلیم بلندہ عام میں مولانا نے "مسئلہ خلافت" کے موضوع پر نہایت خلیمانہ اور عالمانہ تقریبیں۔ میں خود تو اس جلسہ میں نہیں تھا لیکن مولانا حفظ الرحمن سیدواروی مرحوم اور مولانا علیق الرحمن صاحب نیز دوسرے لوگوں سے ہجوس جلسہ میں موجود تھے، میں نے ناکہ "مسئلہ خلافت" جواب کتابی شکل میں طبع شدہ موجود ہے۔ یہ پورا اکاپورا خطبہ مولانا آزاد نے زبانی دیا تھا۔ اس میں بہ کثرت حوالہ بات تھے جو بالکل صحیح تھے۔ جس سے مولانا آزاد کی ذہانت اور ان کے حافظہ کی پشیگی کا اندازہ ہوتا ہے۔ ان حضرات کا کہنا ہے کہ اس کتاب میں بعد میں بھی مولانا نے کوئی اضافہ اور ترمیم نہیں کی۔ بلکہ یہ کتاب جوں کی توں مولانا کی زبانی تقریب پر مشتمل ہے۔ مولانا آزاد نے اس نوع کی جگہ جگہ تقریبیں کیں۔ اور لوگوں کو تعجب ہوتا تھا کہ مولانا کا دماغ تو پورا ایک کتب خانہ معلوم ہوتا ہے۔ چونکہ شاید یہی مولانا کی کوئی تقریب ایسی ہوتی ہو جس میں مولانا سلف کی کسی نہ کسی معروف علمی شخصیت کی تحریریوں کا باقاعدہ حوالہ زدیتے ہوں۔ یہ اس بات کا ثبوت تھا کہ مولانا کا حافظہ اور ان کا مطالعہ کس قدر مضبوط اور وسیع تھا۔

## مولانا آزاد کا متحضر علمی :

مولانا آزاد کی علمیت کا ذکر زبان پر آیا تو مجھے یہ بات یاد آئی کہ کچھ لوگ کہا کرتے تھے۔ اور شاید اب بھی ایسا ہے کہ اور سمجھنے والے کچھ لوگ موجود ہوں کہ مولانا آزاد کو ذہنیں بہت محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

زیادہ ہیں لیکن ان کا علم بہت کم ہے۔ لیکن میں آپ کو بتاتا ہوں کہ مولانا کے انتقال کے بعد ایسی محسوس شہادتیں مل گئی ہیں جن سے لوگوں کا یہ قول غلط ثابت ہو جاتا ہے۔ ہمارے یہاں نہیں دہلی میں حکومت کا قائم کر دہ ایک محکمہ ہے۔ جس کا نام انہیں پکر ایسٹ ڈسائنس ریسرچ انسٹیوٹ یا اسی سے ملتا جلتا نام ہے، اس کی ایک بہت بڑی لائبریری ہے اس میں مولانا آزاد کا ذاتی کتب خانہ متعلق ہو گیا ہے جو بے شمار ترقیتی کتابوں پر مشتمل تھا اور اس میں بعض ناد کتب کے نسخے بھی شامل تھے۔ اس لائبریری میں جب مولانا آزادؒ کی کتابوں کا جائزہ لیا گیا تو یہ دیکھ کر بڑا تعجب ہوا کہ بہت کم کتابیں مولانا آزاد کے کتب خانہ کی ایسی تھیں جن پر مولانا کے نوٹ اور حواشی نہ ہوں۔ اس کے بعد ان کتابوں کی تعداد بہت زیادہ تھی جن پر مولانا نے نوٹ اور حواشی تحریر کیے تھے۔ چنانچہ حکومت نے ایک شخص کو اس کام کے لیے مقرر کیا کہ مولانا کے جن کتابوں پر حواشی ہیں ان سب کو مرتب کر کے پیش کرے۔ چنانچہ تمام حواشی مرتب ہوئے۔ اس کے کچھ حصے رسالہ اسلام اور عصر جدید دہلی میں قسط دار چھپ گئے ہیں۔ ان سے مولانا کی دقت نظر اور گہرے غور و نکر کا اندازہ ہوتا ہے۔ الغرض مولانا آزاد کا مطالعہ بہت وسیع تھا۔ ان کا حافظ بھی نہایت قوی تھا۔ ساتھ ہی انتہائی ذہین و فطین تھے۔

## آزادی کی مشترکہ حجۃ و ہدایہ اور عالم اسلام:

مولانا آزاد کی سیاسی زندگی میں انگلیا ۲۰۰۰ سے یہ مورث آیا کہ مولانا نے جمیعت علماء ہند کے کاموں سے وہ عملی دلچسپی لینی چھوڑ دی جو وہ پہلے مسلسل لیتے رہے تھے۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ اس دور سے مولانا کی تقریباً تمام ترقی ملی سیاسی دلچسپیاں کا نتھر ہیں کے لیے وقت ہو گئی تھیں جمیعت علماء ہند کے سالانہ جلسوں میں وہ اکثر تشریف لاتے تھے تقریباً بھی کرتے تھے۔ یہ ایک الگ بات ہے۔ لیکن یہ میرے ذاتی مشاہدہ کی بات ہے کہ باوجود اس کے کہ وہ جمیعت کی درکانگ کیمی کے تقریباً ہر دور میں ممبر ہے اور وہ اس کے اجلاسوں میں تشریف بھی لاتے تھے۔ لیکن جمیعت

کے ساتھ ان کی پہلے جو عملی وابستگی تھی، اور اس کے کاموں میں جو سرگرمی تھی، وہ تقریباً ختم ہو چکی تھی، اور ان کی عملی سرگرمیوں کا میدان کانگریس تھی۔ اب ایسا نیکوں ہوا؟ مجھے اس کی تحقیق کا موقع نہیں ملا۔ لیکن یہیں اس معاملہ میں بطور قیاس یہ سمجھتا ہوں کہ ہو سکتا ہے کہ مولانا آزاد کو یہ محسوس ہوا ہو کہ ہماری رجوع الی القرآن اور ہبہاد فی بسیل انش کی دعوت ناکام ہو گئی ہے یا یہ کہ دعوت نے اتنی تیز رفتاری سے لوگوں کے اذہان و قلوب کو مسخر نہیں کیا کہ وہ اس کے لیے اس ایثار و فربانی کے لیے آگے آسکیں۔ جو اس دعوت کے لیے ضروری ہے۔ پھر ترکی میں خلافت کا ادارہ خود مصطفیٰ کمال نے ختم کر دیا۔ اس طرح مسلمانوں کے جوش عمل پر مایوسی اور سبرد ہمہری طاری ہو گئی۔ لہذا انہوں نے سوچا کہ اب تحریک کو دوبارہ زندہ اور متحرک و فعال بنانے کا امکان تو نظر آتا نہیں۔ اس لیے اب سب سے پہلے انگریزی کی حکومت کے ہندوستان سے خاتمہ کی طرف زیادہ توجہ ہونی چاہیے، چونکہ نہ صرف ہمارے ہی راستہ کی سب سے بڑی رکاوٹ یہ ہے بلکہ پورے علم اسلام کو اسی انگریزی حکومت کے ہاتھوں سے ہاوا سطہ اور بلا اواسط سخت نقصان پہنچ رہا ہے۔ عالم اسلام کی بھلائی کے لیے بھی انگریزی حکومت کا ہندوستان سے خاتمہ نہیات ضروری ہے۔ ظاہر ہے کہ استحلاص وطن کے لیے ملک کی عظیم غیر مسلم اکثریت کی حمایت ضروری تھی، اور چونکہ ان ڈنیں نیشل کانگریس ایک غیر فرقہ والا نہ جماعت تھی، لہذا انہوں نے سوچا ہو گا کہ پہلے متشدہ قوت سے انگریزی حکومت پر ضرب کاری لکھائی جائے۔ میری رائے یہ ہے کہ انہوں نے ان خطوط پر سوچا ہو گا۔ اور برادران وابنائے وطن کے ساتھ ایک مشترک پلیٹ فارم سے اس حکومت کی غلامی سے آزادی حاصل کرنے کے لیے اپنی توجہات اور مساعی کو مرتکب کر دیا ہو گا۔

## مولانا آزاد کا اقلابی تحریکات سے تعلق:

مولانا ابوالکلام آزاد ایک زمانہ میں بہت بڑے اقلابی تھے، جنہوں نے ان کی زندگی کے حالات پڑھ سے میں ان کو علم ہو گا کہ مولانا نے خود اعتراف کیا ہے کہ ایک زمانے میں

مک میں جو انقلاب پسند تھے جن کو اتنا پسند Extremist ( یا جن کو دہشت پسند ) تھا۔ مولانا آزاد کا ان سے بھی کچھ عرصہ تعلق رہا ہے۔ مولانا بدلہ Terrorist ( ) کہا جاتا ہے۔ مولانا آزاد کا ان سے بھی کچھ عرصہ تعلق رہا ہے۔ مولانا بدلہ، ہی ان سے الگ ہو گئے۔ چونکہ انھوں نے علی وجوہ البصیرت اس طریقے کو صیغہ نہیں بھاواً انھوں نے کانگریس کے ساتھ استخلاص وطن کے لیے تعاون کیا۔ لیکن کانگریس میں اعلیٰ مقام پر فائز رہنے کے باوجود تین بائیس خاص طور پر قابل ذکر ہیں اور لقینی ہیں :

⑤ ایک یہ کہ مولانا نے اپنی وضع و قطع کو کبھی نہیں بدلا۔ کانگریس میں ہمیشہ اسی وضع کے ساتھ رہے۔

⑥ اور دوسرے یہ کہ مسلمانوں کے حقوق اور اسلام کے مفادات کو انھوں نے قربان کرنا تو درکار کبھی نظر انداز بھی نہیں کیا۔ ان امور کے لیے وہ برابر مسامی وجود و ہمہد کرتے رہے۔

⑦ تیسرا یہ کہ قرآن مجید کا جو انقلابی فکر ہے اس کو اجاگر اور نہیں کرنے والا تحقیقی حواشی کے ساتھ اس کا ترجیح ان کے پیش نظر تھا، اس پر بھی وہ برابر کام کرتے رہے۔ اس کا قدرے تفصیلی ذکر ہیں آگے کروں گا۔

## مولانا آزاد اور پاکستان :

یہ بات کون نہیں جانتا کہ مولانا آزاد کو تحریک سے اختلاف تھا۔ لیکن میں پیش فتنی اور عینی شہادت کی بنا پر کہتا ہوں کہ ملک کی تقسیم اور آزادی کے بعد اکتوبر ۱۹۴۷ء میں مولانا آزاد نے لنج کے لیے چند سر برآورده مسلمان رہنماؤں کو مدعو کیا۔ میں تو ان سے چھوٹا تھا، اور ان حضرات کرام کے ساتھ نتھی ہوتا تھا۔ ان حضرات میں قابل ذکر حضرات مولانا حسین خان صاحب، مولانا جیسیب الرحمن صاحب لدھیانوی، مولانا عفتی عقیقی اور صاحب، مولانا حفظ الرحمن صاحب سیوہاروی ہیں۔ اور بھی چند اکابر اس لنج میں شریک ہوئے، جن کے نام اس وقت ذہن میں ستعضن نہیں ہیں، بہر حال میں بھی مدعوین میں شامل تھا۔

لئے سے فارغ ہونے کے بعد مولانا آزاد نے فرمایا کہیں نے آپ حضرات کو اس لیے بلا یا ہے کہیں آپ حضرات سے چند خاص باتیں کرنی چاہتا ہوں۔ سب نے کہا ضرور ارشاد فرمائیے۔ مولانا نے فرمایا:

پہلی بات تو یہ ہے کہ ہمارا نظر یہ پاکستان سے اختلاف تھا، وہ اپنی جگہ تھا، اس کے لیے ہمارے پاس ٹھوں وجوہ اور قوی دلائل تھے لیکن اب جب کہ ملک تقسیم ہو گیا ہے اور پاکستان وجود میں آگیا ہے تو ہم کو پاکستان کے کسی لیڈر یا کسی شخص کے متعلق اپنے دل میں کوئی رنجش اور کدو رت نہیں رکھنی چاہیے۔ میرے بھائی! وقت کی ایک سیاست تھی جس سیاست کو کامیاب ہونا تھا وہ ہو گئی۔

اس کے بعد پھر فرمایا:

دوسری بات یہ کہ ”اب پاکستان کے لیے کسی طرح کی بدنواہی کرنا یا اس کے لیے کسی طرح کی بداندیشی کرنا نہ صرف ہمارے ملک ہندوستان کے لیے مضر ہے بلکہ خاص طور پر ہندوستان میں رہ جانے والے مسلمانوں کے لیے بھی انتہائی مضر، جہلک اور خطرناک ہے اس واسطے کہ اگر پاکستان بھی ختم ہو گیا یا پاکستان پر کوئی زوال آیا تو پھر ہندوستان کے مسلمان منہ دکھانے کے قابل بھی نہیں رہیں گے اور پھر اس پر مستردی کہ بر صغیر میں مسلمانوں کا مستقبل انتہائی تاریک ہو جائے گا۔ ان کے لیے یہاں کوئی گنجائش نہیں ہو گی۔ مولانا نے صاف فظوں میں کہا کہ اب پاکستان کے ساتھ ہمارا بالکل دوسرا رو یہ ہونا چاہیے اور ہم سب کو دعا کرنی چاہیے اور تن اکرنی چاہیے کہ پاکستان پھلے پھولے اور مستحکم ہو۔

یاسی اعتبار سے ہماری حکومت بھی کہتی ہے کہ ہندوستان اور پاکستان ایک (Region) ایک ہی خطر کے دو ملک ہیں اس کی سلامتی اور خوشحالی اسی پر موقوف ہے کہ دونوں ملک

اچھے پرویزوں کی طرح مل بمل کر رہیں، اور دونوں ملکوں میں خیر سکالی اور خیر اندازی کے جذبات پر وان چڑھیں۔

بھارت کی حکومت کی طرف سے تو یہ ایک سیاسی بات بھی ہو سکتی تھی۔ لیکن یہی مولانا آزاد کے متعلق آپ کو بتاتا ہوں کہ وہ تنہائیوں میں ہم سے بڑی شدت اور خلوص کے ساتھ یہ کہا کرتے تھے کہ اب پاکستان سے کوئی اختلاف نہیں ہونا چاہیے۔

## مسلمانوں کے دینی، ثقافتی مسائل اور فرقہ وار اسلام سیاست:

بہہاں تک ہندوستان کے مسلمانوں کا تعلق ہے، تو ان کے متعلق مولانا بر ملا کہا کرتے تھے کہ:

ہماری زندگی کے دو حصے ہیں ایک دینی اور ثقافتی زندگی اور ایک ہے، ہماری قومی اور سیاسی زندگی۔ تو جہاں تک ہماری دینی اور ثقافتی زندگی کا تعلق ہے، یہ صاف لفظوں میں آپ سے کہتا ہوں کہ اس میں کوئی (Nہیں ہو سکتا۔ اس موقعے پر مولانا بے ساختہ Compromise) ہے۔ اور تکرار کے ساتھ کہا کرتے تھے۔ کہ ہم اپنے دین پر قائم رہیں گے۔ اپنی ثقافت پر قائم رہیں گے۔ اس معاملے میں ہم کسی کے ساتھ کسی نوع کا بھی سمجھوتا نہیں کریں گے۔

لیکن جہاں تک سیاست کا تعلق ہے، مولانا نے کہا کہیں نے پہلے بھی کہا اور اب بھی کہتا ہوں کہ:

جس ملک میں مسلمان اقلیت میں ہوں وہاں الگ سیاست کا میدان بنانا ان کے حق میں مفید نہیں ہو گا۔ لہذا فرقہ وار اسلام سیاست کو چھوڑ کر آپ لوگ اب ملکی سیاست میں بھرپور حصہ لیں۔

مولانا کو جب بھی حق ملت اور مسلمان یہ رہوں کو اسی کی تائیدی نصیحت کیا کرتے تھے۔ پاکستان بننے کے بعد کبھی بھی مولانا کی زبان سے نہ خلوت میں نہ خلوت میں، کوئی بخواہی

کی بات نہیں نکلی بلکہ وہ بہرہ لالہ کہا کرتے تھے۔ کہ:  
اب پاکستان کو لازماً باقی رہنا چاہیے۔ اسے ضبوط اور خوشحال ہونا چاہیے،  
یہی بات اس کے لیے اور ہندوستانی مسلمانوں کے لیے مفید اور ہمتر ہے۔

## مولانا کے کیرکیٹر کی دو خوبیاں :

مولانا آزاد کے متعلق میں یعنی شاہد اور ذاتی معلومات کی بنابر آپ کو بتاتا ہوں کہ دو چیزیں ان کے اندر لا جواب تھیں:

۵۔ پہلی یہ کہ اپنے مخالف کو کبھی برا بھلا کہنا وہ جانتے ہی نہیں تھے۔ مولانا کے متعلق لوگوں نے کیا کچھ نہیں کہا، ان کے ساتھ کیا کچھ نہیں کیا گیا، لیکن میں آپ کو یقین دلاتا ہوں کہ ایک مرتبہ بھی کبھی میں نے مولانا کی زبان سے قائدِ اعظم یا یا ایقت علی خاں یا مسلم لیگ کے کسی دوسرے یہود یا خود مسلم لیگ کے متعلق بد گوئی سنی ہی نہیں۔ ان میں اس قدر وسعتِ نظر تھی کہ کبھی کسی کی برائی نہیں کرتے تھے، کبھی غیبت نہیں کرتے تھے۔

۶۔ دوسری بات یہ کہ ان کے اندر خود داری نہایت اعلیٰ درجے کی تھی۔ اس کا ایک داعمہ یہیں آپ کو بتلاوں۔ قرآن مجید کے ترجمہ کی "ترجمان القرآن" کے نام سے جو پہلے جلد شائع ہوئی تھی تو اس کے کاتب تھے مولانا عبد القیوم۔ بعد میں وہ ہمارے رسالہ برہان سے وابستہ ہو گئے تھے۔ وہ کہتے ہیں کہ مولانا کا بالی لجخ میں جو مکان تھا وہیں انھوں نے مولانا عبد القیوم کو کتابت کے دوران رہنے کے لیے بلا یا تھا۔ جہاں وہ نو دس ہیں مقیم رہے۔ ان نو دس ہیں کے قیام میں مولانا عبد القیوم جو مشاہدات بیان کرتے ہیں، وہ بڑے عجیب و غریب ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ مولانا کی بالی لجخ میں جو دو منزلہ کوئی تھی، میں نے بھی اسے دیکھا ہے۔ توجہ مولانا پر افلاس اور فقر و فاقہ کا دور آیا تو مولانا آزاد نے اس کا اور پر کا حصہ کرائے پر دے دیا یا یا پنچے کا۔ یہ مجھے اس وقت یاد نہیں۔ بہر حال کوئی کا ایک حصہ کرائے پر دے دیا، اور ایک حصہ میں خود رہائیش لکی مولانا عبد القیوم بناتے تھے کہ ہم نے کئی ہار دیکھا کہ دوپھر کو کھانے کا وقت ہو گیا اور مولانا کے گھر

میں چوڑھا نہیں جلا۔ معلوم ہوا کہ مولانا کے گھر کھانا نہیں پکا۔ ایسے حالات میں مولانا اپنے ذائقی ملازم کو بیلاتے اور خاموشی سے اسے چوتھی دیتے، اور اس سے بازار سے سان روپی منگاتے اور مولانا اور ان کی اہلیہ اسی میں گزارا کر لیتے۔ یہ وقت بھی مولانا پر گزرتا ہے۔ ایک دن پندرہت بجاءہر لال نہر و اور گاندھی جی مولانا آزاد کی کوئی پرانے سے ملنے کے لیے آئے تو مولانا آزاد اس وقت کھدر کا بوجکرہ پہنے ہوئے تھے وہ مونڈھے کے اوپر سے پھٹا ہوا تھا تو اسی کرتے کو پہنے ہوئے مولانا ان حضرات سے ملے۔ مگر انہوں نے مونڈھے پر ایک چادر ڈال لی۔ ان حضرات نے مولانا سے کہا کہ تھیں معلوم ہوا ہے کہ آج تک آپ مالی مشکلات سے دوچار ہیں، اس ضمن میں ہم آپ کے ساتھ تعاون کرنا چاہتے ہیں۔ مولانا نے جواب دیا کہ مجھے کسی تعاون کی ضرورت نہیں ہے اور ان حضرات کے اصرار کے باوجود مولانا نے کوئی امداد قبول نہیں کی۔

مولانا خیر الدین مرحوم، جو مولانا آزاد کے والد ماجد تھے، کلکتہ میں میں اور دہلی اور یوپی کے تاجر حضرات، جو کلکتہ میں تجارت کرتے تھے، ان کی بہت بڑی تعداد ان کی مریض تھی۔ مولانا آزاد کے والد کے انتقال کے بعد ان کے مختلف وفود نے مولانا آزاد سے اصرار کیا کہ آپ اپنے والد مرحوم کی گردی سنھائیے ہم آپ کی وہی تعظیم و تکریم اور رحمت کریں گے جو آپ کے والد بزرگوار کی کیا کرتے تھے۔ مولانا آزاد نے صاف کہہ دیا کہ وہ راہ میرے والد کی راہ تھی، میں اس راہ کا آدمی نہیں ہوں۔ میں اس نوع کا کوئی تعلق رکھنا نہیں چاہتا۔ انہوں نے کہا کہ ہم تو آپ کی خدمت میں وعظ و نصیحت کے کچھ کلمات سننے کے لیے آنا چاہتے ہیں۔ تو مولانا نے کہا کہ اس مقصد کے لیے میں ہفتہ میں دو دن پسرا درجھرات آپ کو دیتا ہوں۔ عصر سے لے کر مغرب تک آپ لوگ تشریف لاسکتے ہیں مگر ساتھ ہی تاکید کی کہ میں کسی قسم کا کوئی نذر ان، کسی قسم کا کوئی علیم آپ حضرات سے قبول نہیں کروں گا۔

الغرض ان کی بھی نیازی اور ان کی خودداری کا یہ عالم تھا کہ خود تکلیف اٹھاتے تھے یکن کسی سے نذر انہے یا علیمیہ قبول نہیں کرتے تھے، یہ ان کا مستقل مزاج تھا۔

## مولانا کا اخلاق :

پھر ان کے اخلاق کا یہ عالم تھا کہ میں بارہ چودہ سال تک بارہاں کی نجی صبحتوں میں شریک رہا ہوں لیکن میں نے کبھی کسی کے متعلق ان کی زبان سے کوئی برا کلمہ یا لکھوہ و شکا کا جملہ نہیں سننا۔ آپ میں سے اکثر حضرات نے وہ واقعہ سنایا ہو گا کہ جب تحریکِ پاکستان کا بہت زور تھا اور یہ تحریک اپنے شباب پر تھی تو اس زمانے میں مولانا ابوالکلام آزاد دہلی سے الہ آباد جا رہے تھے، جب ان کی گاڑی علی گڑھ کے اشیش پہنچی تو علی گڑھ یونیورسٹی کے چند طلباء نے مولانا کے ساتھ گستاخی کا معاملہ کیا، اور مولانا کے ساتھ نبایت نازیبا حرکات کیں۔ پنڈت سندھ لال کا بیان ہے کہ ہم نے جب دوسرے دن اخبارات میں پڑھا کہ علی گڑھ اشیش پر مولانا آزاد کے اوپر رکیک حملہ ہوا، اور ان کے ساتھ اہانت ایسز ہر کات کی گئی ہیں تو میں فوراً الہ آباد پہنچا تاکہ میں مولانا سے اس ولقعتے پر اخبار افسوس کروں، اور ان کی دل جوئی کروں۔ پنڈت جی کا بیان ہے کہ میں نے جاتے ہی کہا مولانا! بڑے افسوس کی بات ہے کہ علی گڑھ یونیورسٹی کے طلباء نے آپ کے ساتھ یہ حرکت کی۔ مولانا بجائے غصہ کے کچھ مکرائے اور اسی حالت میں کہا کہ پنڈت جی کیا کیا جائے۔ اپنی ہی اولاد ہے، اپنے ہی پچھے ہیں۔ شرارت پچھے کیا ہی کرتے ہیں، ہو گئی شرارت۔ اب اس پر افسوس سے کیا حاصل، ہم کو کام تو ان ہی سے لینا ہے۔ الغرض مولانا نے اس پر اپنے کسی غم و غصہ کا کوئی اخبار نہیں کیا۔ کوئی ناگواری ان کے اوپر طاری نہیں تھی۔ اور وہ اس افسوسناک ولقعتے کو بھی پنی گئے اور مٹا لگئے تھے۔

تو یہ تھے مولانا ابوالکلام آزاد اپنے کیرکٹر کے اعتبار سے اور اپنے اخلاق کے اعتبار سے۔

## آزادی کے بعد مولانا آزاد کی غطیم الشان خدمات:

اب مجھے مولانا آزاد کے ان اہم کاموں کے متعلق کچھ عرض کرنا ہے جو آزادی کے بعد مولانا نے ہندوستان میں رہ جانے والے مسلمانوں کے لیے انجام دیے تھے۔ ہندوستان میں مسلمانوں

کے جو ثقافتی مراکز تھے، مولانا نے ان کو محفوظ رکھنے اور ان کو ترقی دینے کی بڑی کوشش کی۔

### دائرة المعارف :

چنانچہ دائرة المعارف جیدر آباد دکن، جو عربی کے نادر مخطوطات کی اشاعت کا ایک نامور ادارہ ہے، اسے مولانا مرحوم نے قائم رکھا اور صرف اسے قائم رکھا بلکہ اس زبانے میں اس کی سائٹھ بہزاد روپے ماہوار گرانٹ مقر کر دی۔ اللہ کا شکر ہے کہ وہ ادارہ تقیم سے پہلے جس طرح جاری تھا اس سے کہیں ترقی کے ساتھ وہ اب بھی جاری ہے۔

### رضا لاٹبریری میں :

اسی طرح ریاست رام پور کا شاندار کتب خانہ جس کا نام رضا لاٹبریری ہے، اس کے متعلق عام خیال یہ تھا کہ تقیم کے بعد یہ اجڑ جائے گا۔ مولانا آزاد نے اس کو باقاعدہ حکومت کی تحریک میں لے لیا اور اسے یوپی گورنمنٹ کی نگرانی میں دے دیا۔ اللہ کا شکر ہے کہ یہ لاٹبریری ترقی کر رہی ہے اور اس کا لاکھوں روپے کا سالانہ بحث یوپی کی حکومت پورا کر رہی ہے۔

### خدا بخش لاٹبریری میں :

اسی طرح پہنچ کی مشہور عالم خدا بخش لاٹبریری کو بھی مولانا کی کوششوں سے حکومت کی طرف سے تمام خاظتی انتظامات ہیا کیے گئے، اور اس کے بیٹے بھی مولانا نے لاکھوں روپے کے سالانہ بحث کی منظوری حاصل کی۔ یہ ادارہ بھی نہ صرف باقی ہے بلکہ ترقی پذیر ہے مسلم یونیورسٹی، عالی گرڈھ :

اسی طرح علی گرڈھ مسلم یونیورسٹی کا معاملہ ہے، اس کو بھانے میں مولانا آزاد کا بہت بڑا حصہ ہے۔ وہاں مولانا نے آزادی کے بعد اسلامک ریسرچ انسٹی ٹیوٹ قائم کیا۔ عربی کے شعبے کو کافی ترقی دی۔ اسلامیات کے شعبے کو وسیع تر کیا۔ اور آج اگر آپ علی گرڈھ مسلم یونیورسٹی کو دیکھیں تو آپ کو اندازہ ہو گا کہ وہ ہندستان یعنی جماں کی نہیں بلکہ ایشیا کی ان حظیم الشان یونیورسٹیوں میں سے ہے جن پر مسلمان بجا طور پر فخر کر سکتے ہیں۔ اس کی ترقی میں بہت بڑا دخل مولانا ابوالکلام آزاد کا ہے۔

### بامحمد ملیمہ اور دمکھ ملی ادارے :

کم و بیش یہی صورت حال جامعہ ملیمہ دہلی کی ہے، اندھیارت کی ایک مشاہی یونیورسٹی

کام مقام حاصل کر چکی ہے۔ مزید براں کئی دینی مدرسے اور ثقافتی مراکز مولانا کی کوششوں سے شرارت پسندوں کی دست برداشت محفوظ رہے۔ الغرض مولانا ابوالکلام آزاد نے آزادی کے بعد نہایت نامساعد حالات میں بھارت میں مسلمانوں اور اسلام کی خدمت بڑی جرأت، ولیری، ہمہت اور بہادری کے ساتھ کی ہے۔

## عظمت مرین کارنامہ "ترجمان القرآن" :

علمی طور پر مولانا کے بہت عظیم الشان کارنامے ہیں، لیکن ان کا سب سے بڑا اعظمت میں ترجمان کارنامہ ہے۔ "ترجمان القرآن" جو مولانا کی تفسیر ہے۔ اس کو تفسیر کے بجائے ترجمہ اور اس پر مفصل حوالشی کہنا زیادہ ہونزوں ہو گا، اس کی سب سے بڑی خصوصیت وہ ہے جس کے متعلق مولانا آزاد نے خود اس کے مقدار میں لکھا ہے کہ اب تک جتنے بھی ترجم کیے جا چکے اور تفاسیر لکھی جا چکی ہیں، یہ کام اب تک کسی نہ کسی خاص نقطہ نظر کے تحت کیا جاتا رہا ہے۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ تفسیر کے جتنے بھی ادوار ہیں، ان میں پہلا ذریعہ ہے تفسیر ماثور کا۔ تفسیر ماثور کے معنی میں تفسیر قرآن احادیث کے ذریعے سے، جیسا کہ ابن جریر طبری کی تفسیر ہے۔ یہ ایک اہم چیز ہے اس میں کوئی شبہ نہیں ہے، لیکن اس میں سب سے بڑا نقص یہ ہے جس کی طرف امام احمد ابن حنبل رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اشارہ کیا ہے، کہ اس کے اندر درج شدہ روایتوں کی جانچ پر کھٹیں وہ احتیاط اور سختی نہیں برتی جو برتنی چاہیے تھی۔ امام احمد ابن حنبل نے فرمایا کہ تین چیزیں ایسی ہیں جن کے پیش نظر احادیث کو نہایت احتیاط سے قبول کرنا چاہیے، ایک طالمہ و مسری مغازی اور تفسیری تفسیری روایات۔ امام موصوف نے فرمایا کہ ایسی احادیث جسح و تعدلیں اور جانچ پر کھٹکے بغیر تفسیر میں داخل کر دی جاتی ہیں جن کی وجہ سے قرآن مجید کے مطالب اور مقصود میں انتشار و اختلال پیدا ہو جاتا ہے، دوسری بات میں عرض کروں، وہ یہ کہ ضعیف روایات کے علاوہ تفسیر ماثور میں اسرائیلیات نے بہت راہ پالی ہے۔

اسرائیلیات وہ روایتیں ہیں جو قدیم معرفت کتب سماویہ کے مطابق ایک طبقے نے

عام طور پر مسلمانوں میں پھیلا دی ہیں۔ ان پر ہمارے قدیم و جدید علماء نے بڑی تفصیل سے بحثیں کی ہیں۔ ان اسرائیلیات کا نہایت ہی قلیل حصہ ایسا ہے جس کے متعلق علماء یہ کہتے ہیں کہ ان کو درج کیا جاسکتا ہے چونکہ وہ ہماری کسی منصوص اور صحیح روایت سے معارض نہیں۔ لیکن ان اسرائیلیات کا بہت بڑا حصہ وہ ہے جو قابلِ رد ہے اور جو درحقیقت قرآن مجید کے اوپر ایک نوع کی تعددی اور نزیادتی کا حامل ہے۔ مثلاً، ہاروت و ماروت کا ذکرہ قرآن مجید میں آیا ہے۔ ان کے بارے میں اسرائیلیات کی ایک فام روایت ہے جس کے متعلق نہایت افسوس کے ساتھ عرض کرتا ہوں، کہ ہمارے شاہ عبد العزیز رحمۃ اللہ علیہ جو کہ بہت بڑے محدث ہیں، یقیناً ان کا مقام بہت بلند ہے، ان کی جو تفسیر عربی ہے اس میں انہوں نے اس کو نقل کر دیا ہے۔

وہ روایت یہ ہے کہ ہاروت و ماروت دو فرشتے تھے جو زمین پر دو حور توں پر عاشق ہو گئے جن کا نام تھا زہرہ اور مشتری۔ وہ جانتی تھیں کہ ان دونوں فرشتوں کے پاس اسیم اعظم ہے۔ تو انہوں نے ان سے کہا کہ ہم تم کو اس وقت اپنے قرب اور وصل سے شاد کام کریں گی جب تم اسیم اعظم ہمیں سکھلا دو۔ پس انہوں نے اسیم اعظم ان کو سکھلا دیا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ دو حور تین آسمان پر چلی گئیں، ایک زہرہ ستارہ اور دوسری مشتری ستارہ بن گئی۔ اور رہے ہاروت و ماروت تو ان کو ایک اندھیرے کوئی میں میں اٹا لٹکا دیا گیا۔ حیرت ہوتی ہے کہ کس طرح کوئی شخص ان کو سن سکتا اور برداشت کر سکتا ہے۔ ایک نہیں بے شمار اسرائیلیات میں جن کو عقل عام بھی سننا گوارا نہیں کرتی چہ جائیکہ ان کو تفسیری روایات کے طور پر جگہ دی جائے۔ حضرت داؤدؑ کے متعلق حضرت سلیمانؑ کے متعلق، جنت و دوزخ سے متعلق حضرت آدمؑ کے جنت سے متعلق کے متعلق دغیرہ وغیرہ۔

اس قسم کی روایتیں ہیں کہ بس ہر میں نہیں آتا کہ کوئی سمجھ دار آدمی کیسے گوارا کر سکتا ہے کہ اس قسم کی روایات تفسیر میں لائے گریے ہوا۔ اور اکثر تفسیری ماؤر کا ہی حال ہے۔ اس کے بعد جب علم کلام کے مختلف مذاہب بنے یا فقہ کے مذاہب وجود میں آئے تو ان کے بعد تفسیر لکھی گئی ہیں۔ اگر کوئی ماترید ہے تو اس نے اپنے عقیدے کے مطابق

لکھی ہے، اگر کوئی اشعاری ہے تو اس نے اپنے عقائد کے مطابق لکھی ہے۔ اگر کسی خنفی نے لکھی ہے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ سارا قرآن شریف امام ابو حنیفہ کے مذہب پر نازل ہوا تھا۔ یہی حال دوسرے فقہی مالک کے مفتخرین کا نظر آتا ہے الاما شاد الشد۔ اور یہ سلسلہ سلف سے لے کر اب تک جاری ہے — حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ قرآن مجید ان سب پیغمبروں سے بلند ہے۔

قرآن کی تفسیر تو اس طرح لکھی جانی چاہیے اور اس طرح سامنے آنی چاہیے کہ یہ معلوم نہ ہو کہ یہ کسی خاص علم یا کسی خاص فقہی مکتب نکر کا پابند ہے۔ امام رازی کی تفسیریں منطق اور فلسفہ کا اتنا غلبہ ہے کہ ان کی تفسیر کے متعلق یہ قول مشہور ہو گیا ہے کہ تفسیر کبھی بھی سب کچھ ہے سوائے قرآن کے۔

مولانا آزاد نے اس صورت مال کا اپنے مقدمہ میں ذکر کیا ہے۔ اسی کا نتیجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں کہ ہمارے الکریلہ، منطق اور فلسفہ سے بڑی دلچسپی رکھتے ہیں، فقرے سے بڑا شغف رکھتے ہیں۔ حدیث سے بھی دلچسپی موجود ہے۔ لیکن اگر دلچسپی نہیں ہے تو قرآن کے معارف، اس کے عرفان، اس کی جاوداں انقلابی دعوت سے، اس کے حقیقی پیغام کی طرف اتفاقات کم سے کم ہے، الاما شاد الشد۔

مولانا آزاد نے ترجمان القرآن میں اس بات کی رعایت ملحوظ رکھی کہ قرآن جو بات جس طرح جس مقام پر کہتا ہے، اسے اسی طرح مسلمانوں کے سامنے پیش کر دیا جائے۔ اس سے بعض غلط فہیں بھی پیدا ہوئیں۔ مثلاً سورہ بقرہ میں یہ ہے۔ *إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا أَدَّا النَّصْرَى وَالصَّبَّى مَنْ مَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمَ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرٌ هُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا يَخْوُفُنَّ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْرَجُونَ* ۱۵ اس پر بڑا مکاہمہ ہوا، اور غلام احمد پروین صاحب نے طلوع اسلام کے ذریعہ اس کو خوب اچھالا۔ پونکہ مولانا نے اس آیت کا فقط بہ لفظ ترجمہ کر دیا تھا۔ بات صرف اتنی تھی کہ اگر مولانا آزاد اس کے حاشیہ میں یہ لکھ دیتے کہ بنی اکرم ملے ائمہ علیہ وآلہ وسلم کی بعثت کے بعد ایمان کا مفہوم بالکل مستحق ہو گیا ہے۔ اور اب اس کا مفہوم یہ ہے۔

نجاتِ اخروی کے لیے اب آں حضور پر ایمان لانا لازم، لابد اور ناگزیر ہے۔ قرآن میں اکثر جہاں بھی ایمان لانے کی دعوت ملے گی وہاں عموماً ایمان کی تفاصیل نہیں ملیں گی۔ امثوا، میں ان تمام امور پر ایمان لانا ضروری ہوگا، جن پر جگہ جگہ قرآن ایمان لانے کی مختلف اساتذہ سے دعوت دیتا ہے، لہذا ایمان کی تعریف ہی یہ قرار پاگئی ہے کہ اللہ پر ایمان، اس کی توجیہ کے ساتھ، اس کی صفات کمال پر ایمان، یوم آخرت پر ایمان، بجزا و سزا پر ایمان، جنت و دوزخ پر ایمان، فرشتوں پر ایمان، وحی پر ایمان، کتابوں پر ایمان، بیوت و رسالت پر ایمان اور اس پر ایمان کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آخری بنی اور آخری رسول ہیں، اور قیامت تک آپ ہی کی دعوتِ رسالت کا دور جاری و ساری رہے گا — میں ذاتی طور پر جانتا ہوں کہ مولانا آزاد ان تمام باتوں کو مانتے تھے۔ لوگوں نے مولانا سے پوچھا۔ تو مولانا نے جواب دیا کہ میرا عقیدہ وہی ہے جو تمام مسلمانوں کا ہے اور وہ عقیدہ یہ ہے کہ حضور مسیح بعثت اور قرآن کے نزول کے بعد اب نجاتِ اخروی کا دار و مدار صرف حضور کا اتباع اور آپ کی اطاعت اور قرآن کی پیروی پر ہے۔ آپ سے پہلے کے رسولوں پر ایمان اور سابقہ کتب سماوی پر ایمان اور ان کے مطابق عمل سے اب نجاتِ اخروی نہیں ہوگی۔ پھر مولانا سے سوال کیا گیا کہ آپ نے یہاں یہ بات لکھی کیوں نہیں؟ تو مولانا نے جواب دیا کہ اس مقام پر آیت میں بحث فرمائی گئی ہے میں نے اتنی بات پڑھی وہاں اکتفا کیا ہے، لیکن میں اس کو اس کے مناسب مقام پر بمقابلہ طور پر بیان کروں گا، اور اس کی وضاحت کروں گا۔

آپ کے اسی شہر لاہور سے مولانا غلام رسول چہرہ اور ان کے ساتھ چند دوسرے حضرات مولانا آزاد سے جا کر ملے تھے، اور اسی سلسلہ پر ان سے سوالات کیے تھے۔ مولانا آزاد نے وہی بحثوں دیے تھے جن کو میں بیان کر چکا ہوں۔ یہ سوالات بحثوں میں مولانا آزاد نے ”میرا عقیدہ“ کے نام سے اسی زمانے سے مطبوعہ موجود ہیں۔ جس میں مولانا آزاد نے صاف لفظوں میں کہا ہے، میرا عقیدہ وہی ہے جو تمام مسلمانوں کا ہے۔

## مولانا کاشاہ کار تفسیر سورہ فاتحہ :

پھر مولانا آزاد نے سورہ فاتحہ کی جو تفسیر لکھی ہے وہ کس قدر اہم ہے۔ اسی میں مولانا کی دبیت اور اندازِ خطابِ عرض پر ہے۔ بلاشبہ وہ مولانا آزاد کا شاہکار ہے۔ مولانا آزاد کا ذہن و فکر امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ اور ان کے شاگرد رشید امام حافظ ابن قیم علیہ الرحمۃ سے شروع ہی سے بہت متاثر تھا۔ ان دونوں ائمہ سلف کے افکار کا مولانا آزاد کے دماغ پر بڑا غلبہ تھا۔ مولانا آزاد کا جو اپنا فاتحہ عظیم الشان کتب خانہ تھا، میں نے وہ مکتبہ نہ خود دیکھا ہے۔ اس میں علامہ ابن تیمیہ اور علامہ ابن قیم کی تقریباً تمام تصانیف موجود تھیں۔ علامہ ابن تیمیہ نے سورہ والیتین اور سورہ والحضر کی بڑی جامی اور بڑی عجیب و غریب تفسیر کی ہے۔ مولانا آزاد کے سامنے ان اکابر کے تمام اہم مباحث تھے جن سے مولانا کافی تاثر تھے۔ لہذا سورہ فاتحہ کی تفسیر میں مولانا آزاد نے اللہ کی ربوبیت، اس کی رحمت اور اس کی ہدایت پر بحث کی ہے، اگر آپ علامہ ابن تیمیہ کی تفسیر مولوی بالا کو دیکھیں گے قرآن مباحث کا سرہ شتمہ آپ کو ان کے بیہاں مل جائے گا، لیکن مولانا آزاد کا اپنا فاصلہ سلوب نگارش ہے جو دل کو موہ لیتا ہے، اور اس کے مطابع سے ذہن و قلب پر کہرے اثرات مرتب ہوتے ہیں۔

## چند تاریخی تحقیقات

### ا۔ ذوالقرینین کی شخصیت:

علاوہ اذیں مولانا آزاد نے اپنے ترجمہ میں یہ خاص بات پیش نظر کی ہے کہ جو تاریخی اہم مباحث قرآن مجید میں وارد ہوئے ہیں، ان پر مولانا نے کافی تحقیق کے بعد بڑی تفصیل سے لکھا ہے۔ مثلاً ذوالقرینین کون تھے؟ ذوالقرینین کے متعلق ہمارے متقدمین نے یہ لکھا ہے کہ اس سے سکندر مقدومی مراد ہے۔ حالانکہ قرآن کا معمولی طالب علم یعنی برادری

تاہل یہ جانتا ہے کہ ذوالقرنین کے نام سے قرآن میں جمیں شخصیت کا ذکر کیا گیا ہے، وہ ایک خدا آشنا اور خدا تر س شخصیت تھی جب کہ سکندر مقدونی ان اوصاف سے صرف عوروم ہی نہیں بلکہ ان کے بالکل پر عکس اوصاف کا حامل تھا۔ مولانا آزاد نے اس سلسلہ پر بڑی ذائقہ تحقیق کی ہے اور بڑی تفصیلی بحث کے بعد ثابت کیا ہے کہ ذوالقرنین سکندر مقدو فی ہوئی نہیں سکتا بلکہ وہ ایران کا ایک نیک خصلت بادشاہ کی خسرو تھا۔ مولانا آزاد کی اس تحقیق پر مولانا کے ہم عصر ایک صاحب علم نے ایک معمون لکھا اور اس پر کچھ شکوک وارد کر دیے۔ محن شکوک وارد کرنے سے تو کام نہیں بنتا۔ سوال یہ ہے کہ اگر شکوک وارد کر دیے تو آپ کے خیال میں وہ کون ہی شخصیت تھی۔ اس کے لئے ذوالقرنین کی خسرو نہیں ہے تو آپ کے خیال میں وہ کون ہی شخصیت تھی۔ اس کے لئے آپ کی تحقیق اور دلائل کیا ہے؟ وہ یہ کام تو کرنے کے البتہ شکوک وارد کر دیے۔ غرضیکہ ذوالقرنین کے متعلق تحقیق مولانا آزاد کا بہت بڑا کارنامہ ہے۔

## ۶۔ سورہ کہف کا ایک مقام اور اس کی تحقیق :

اسی طرح قرآن مجید میں اصحاب کہف کا ذکر آتا ہے تو وہاں دو چیزیں بہت اہم ہیں ایک تو یہ کہ جس کا قرآن میں ذکر ہے وہ کہاں پر واقع ہے! قرآن نے مغض کہف کو کہف کے طور پر بیان نہیں کیا بلکہ اس کی ایک خصوصیت بھی بتائی ہے کہ یہ کہف اس طرح واقع تھا کہ وہاں دھوپ نہیں آتی تھی۔ اس کی پوزیشن اس طور پر تھی۔ دوسری یہ کہ دہاں رقمیں کا لفظ آیا ہے۔ اب بیہاں رقمیں سے کیا مراد ہے، اس میں اختلاف ہے بعض اصحاب نے بیہاں تک لکھ دیا کہ اصحاب کہف کے ساتھ جو کتاب تھا اس کا نام رقمیم تھا۔ یہ لکھنے لغو اور بے سرو پاپات ہے۔ اب یہ تحقیق کرنا ہے کہ کہف کہاں تھا اور رقمیم سے مراو کیا ہے اچونکہ مستشرقین قرآن مجید میں بیان کردہ ایسے واقعات کے متعلق کہہ دیتے ہیں کہ سنی شناختی باتیں اور داستانیں پیغمبر اسلام نے قرآن مجید میں درج کر دیں۔ ان کی تاریخی تحقیقت کوئی نہیں ہے۔ تو مولانا آزاد نے اس کا بڑا اہتمام کیا کہ قرآن مجید میں تاریخی واقعات کے متعلق جو کچھ بھی آیا ہے، اسے اپنی تحقیق کے ذریعے مکمل طور پر محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ٹابت کریں تاکہ کسی کو یہ کہنے کا موقع نہ ہو کہ یہ مخفی ہوا تی بیں ہیں۔ اس بنا پر مولانا آزاد نے کہف کے متعلق بڑی تحقیق کی۔ انہوں نے آثار قدیمہ کی بے شمار کتابوں کا مطالعہ کیا۔ اور اپنا بینظیر قائم کیا کہ اردن میں عمان کے پاس جو پہاڑیاں ہیں، ان میں بے شمار کہف یعنی غار پائے جاتے ہیں۔ ان ہی میں ایک کہف (غار) ایسا ہے جو بالکل اسی کہف کا معداً تھے جس کا قرآن مجید میں تفصیل کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے۔ پھر جہاں تک قیم کا تعلق ہے تو مولانا نے اپنی تحقیق کے نتیجہ میں لکھا ہے کہ فلاں زماں میں ایک پادری کو ایک ذریعہ سے ایک غار میں ملکہ میں رکھے ہوئے کچھ کاغذات ملے تھے۔ مولانا نے ان کا غذات کی دستیابی کی پوری داستان لکھی ہے، آپ اس کو پڑھیں۔ مولانا آزاد کا کمال اصل میں یہ ہے کہ انہوں نے اپنی تحقیقات اس وقت لکھی تھیں جبکہ کہف اور قیم کے متعلق تحقیق کا کام مکمل نہیں ہوا تھا۔

الش کا شکر ہے کہ اب یہ تحقیقات مکمل ہو گئی ہیں جو مولانا آزاد کے نظریات کے مطابق میں جو مولانا نے اپنے دفیق اور تحقیقی مطالعہ سے قائم کیے تھے۔ پرانا پچھہ اردن کے ایک بہت بڑے فاصل میں جوندہ العلامہ کے جشن میں لکھنؤ تشریف لائے تھے۔ پھر دہلی بھی آئے، مجھ سے ملاقات میں انہوں نے بتایا کہ یہ تحقیق مکمل ہو گئی ہے کہ اردن میں عمان کی پہاڑیوں میں وہ کہف موجود ہے جس کا قرآن میں ذکر ہے اور قیم کا بھی پتالیں گیا ہے۔ انہوں نے یہ بھی کہا کہ انہوں نے اس موضوع پر تمام تحقیقاتی کام پر ایک کتاب بھی لکھی ہے جو شائع ہو چکی ہے۔ افسوس کردہ کتاب تعالیٰ میرے مطالعہ میں نہیں آئی گو انہوں نے مجھ سے کتاب بھیجنے کا وعدہ کیا تھا۔ لیکن شاید وہ بھول گئے، پھر حال مجھے اپنے چند احباب سے تصدیق حاصل ہو گئی کہ کتاب شائع ہو چکی ہے۔

مولانا آزاد کا یہ تحقیقی کام وہ چیز ہے کہ جو انتہائی قابل ستائیں ہے۔ پھر صرف اس پہلوہی سے نہیں بلکہ اور بھی بے شمار پہلوؤں سے مولانا آزاد کی تفسیر ترجمان القرآن انتہائی قابل قدر خصوصیات کی حاصل ہے۔

## ترجمان القرآن — تیسرا جلد کا حادثہ :

مولانا آزاد کی اس تفسیر کے اب تک اٹھا رہا پارے شائع ہوئے ہیں، بارہ پارے جو باقی رہ گئے، ان کی داستان یہ ہے کہ بعض لوگ یہ کہتے ہیں اور میں بھی ان ہی کے اندر شاہراہ ہوں کہ مولانا آزاد نے تبلبا تھا کہ انہوں نے ان پاروں کی تفسیر مکمل کر دی ہے، میں نے یہ بات خود اپنے کافوں سے سنی ہے۔ لیکن وہ شائع نہیں ہوئی، اور اب تک یہ پتا بھی نہیں چل سکا کہ وہ کہاں ہے، مولانا آزاد کا ۲۲ فروری ۱۹۵۸ء کو انتقال ہوا تھا اور یہ انتقال تین دن کے "کووا" (بے ہوشی) کے بعد ہوا تھا۔ مولانا کے یہ تین دن جو کو ماہیں گزرے تو ان میں ان کی کوئی میں مختلف لوگ آتے جاتے رہے۔ ان کے سامنے غیرہ کو ٹھوٹھے اور دیکھتے رہے تو اندر شیر یہ ہے کہ بعض لوگوں نے مولانا کے ہبستے مسودات کو غائب کر دیا، جن میں آخری بارہ پاروں کی تفسیروں کی شامل تھی چونکہ مولانا خود فرمایا ہے کہ انہوں نے اس کی تکمیل کر لی ہے۔ واللہ اعلم

بہر حال مولانا آزاد کی جو شخصیت ہے اور ان کے متعلق جو کچھ میں نے عرض کیا ہے، اس سے آپ بخوبی سمجھ سکتے ہیں کہ وہ ایک خاص مشن کے آدمی تھے۔ ان کی دعوت وہی تھی جس کی طرف ہمارے ڈاکٹر اسرار احمد صاحب نے اپنی دو تقریب رون میں اشادات کیے ہیں یہ لیکن ایک تو وہ مسلمانوں سے مایوس ہو گئے تھے، یعنی انہوں نے محسوس کیا کہ مسلمانوں میں اتنی سکت نہیں ہے کہ وہ میری تحریک کا ساتھ دیں اور اس کے ساتھ چلیں اور دوسری طرف انہوں نے یہ دیکھا کہ انگریز عالم اسلام کا سب سے بڑا شمن ہے اگر اس کو ہندستان کی حکومت سے بے دخل کر دیا جائے تو اس کی کیفیت پر کئے پرندے کی ہو جائے گی۔ ممکن ہے کہ شیخ المہمن رحمۃ اللہ علیہ کے انتقال کے بعد ان میں تعاون سے محدودی کا بھی احساس پیدا ہوا ہو، جس کی علامتی دیوبند کی اکثریت سے ان کو توقع ہو سکتی تھی تھے۔ اس یہے انہوں نے استخلاصی وطن کی جدوجہد کو اپنی بھولان گاہ بنایا ہو۔ واللہ اعلم۔

البنتیہ بات کہ مولانا آزاد کے پیش نظر آغاز میں تجدید دین اور احیا نے اسلام ہی کا  
کام تھا جس کے لیے قرآن مجید ہی کو انھوں نے اپنی دعوت کام کرنے و محو رہنا یا تھا۔ جس کا  
تذکرہ ڈاکٹر اسرار احمد صاحب نے اپنی تقریر میں کیا ہے۔ اس میں کسی قسم کے شک و شبہ  
کی بُخایش نہیں ہے۔ اس مسئلہ پر دو رائیں ممکن ہی نہیں ہیں۔ رہی یہ بات کہ جمیعت العلماء  
ہند نے جمیعت کے اجلاس میں مولانا آزاد سے اختلاف کیا۔ جس کی طرف ہمارے ڈاکٹر  
صاحب نے اشارہ کیا ہے، تو میں خود تو اس اجلاس میں موجود نہیں تھا۔ یہیں نے  
جو کچھ اپنے دوستوں اور بزرگوں سے سنا ہے وہ یہ ہے کہ اس میں کوئی شک و شبہ نہیں  
کہ جمیعت العلماء کا ایک جلسہ دہلی میں ۱۹۲۰ء میں ہوا تھا جس میں اس بات کی تجویز  
لیز غور آئی تھی کہ مولانا آزاد کو امام الہند بنادیا جائے اور اس جلسے میں مولانا نے بڑی  
موجو ش تقریر کی۔ تقریر اتنی پر جوش، دلول اتکیز اور مدلل تھی کہ سب لوگ اس کے لیے تیار  
ہو گئے، یہیں ہمارے دیوبند کے اکابر میں سے مولانا شیخ احمد عثمانی رحمۃ اللہ علیہ اور مولانا  
حیدر الحسن عثمانی ہستم دارالعلوم دیوبند، دونوں اس تجویز کے حامی نہیں تھے غالباً  
ہمارے استاذ حضرت مولانا اور شاہ کشیری بھی ان کے ہم نوا تھے۔ یہی معلومات  
کا حد تک ان کے حامی نہ ہونے کی وجہ دو تھیں:

ایک تو یہ کہ ان اکابر کے نزدیک امام الہند ہونے کے لیے صرف علم و فن،  
خطابات اور تحریر اور ذہانت و فطانت اور طباعی کافی نہیں ہے۔ بلکہ تقویٰ اور  
ہمارت بھی ہونی چاہیے۔ اس سے کوئی انکار نہیں کر سکتا کہ مولانا آزاد کا باوجود پسند  
علم و فضل کے تقویٰ و ہمارت میں وہ مقام نہیں تھا جو ہمارے علماء دیوبند اور  
ہماری دوسری دینی درس گاہوں کے مشائخ کا تھا۔ صاف بات یہ ہے کہ مولانا آزاد  
کو اس بات کا احساس و ادراک ہی نہیں تھا اگر ہوتا اور وہ سجاوہ نہیں ہو کر بیٹھ جاتے  
تو آپ دیکھتے کہ ان کے والد سے سوگنا زیادہ لوگ ان کے مرید ہو جاتے چونکہ ان کے  
والد ماجد میں خطابت نہیں تھی، ادبیت نہیں تھی، خاص علیمت نہیں تھی، جب کہ اللہ  
نے مولانا آزاد کو اس سے خوب فواز تھا لیکن انھوں نے اس راستے کو اختیار نہیں

کیا۔ پھر یہ کہ ان کا ظاہر و باطن یکساں تھا مثلاً وہ سگریٹ پیلتے تھے تو یہ نہیں کہ چھپ کر پیں۔ سب کے سامنے پیلتے تھے۔ ظاہر ہات ہے کہ تقویٰ کے اعتبار سے مولانا کا کوئی خاص مقام نہیں تھا۔ لہذا ہمارے چند علماء نے ان کے امام الہند بنانے کی حمایت نہیں کی تو اس کی پہلی وجہ یہ تھی کہ اس کے لیے تقویٰ و طہارت کی بھی ضرورت ہے اور مولانا آزاد میں اس کی کمی تھی۔

دوسری بات یہ کہ علماء متردد تھے کہ ان حالات میں کیا واقعی امام الہند کا منصب قائم کرنا چاہیے! اس لیے کہ ان کے نزدیک امام وہ ہو سکتا ہے جس کے ہاتھ میں قوتِ تنفیذ ہو۔ یعنی محض زبانی بنادیں سے تو کوئی امام نہیں ہو جاتا۔ ایسے شخص کو آپ اپنا رکھیں، سروار کہہ سکتے ہیں۔ لیکن امام تو خلیفہ کے مترادف منصب ہے، اور جب تک قوتِ تنفیذ نہ ہو، کسی کو امام قرار دننا صبح نہیں ہے۔ علامہ ہندوستان میں اگر مولانا کو امام بنادیا تو اس کا مقام وہی ہو گا جیسے ایک ییشدہ کا ہوتا ہے لیکن اسلام میں یہ کام کا جو مفہوم ہے وہ تو ادنیں ہو گا لہذا مولانا کو امام الہند بنانے کی تجویز عملی صورت اختیار نہ کر سکی۔ مولانا معین الدین احمدی کے متعلق جو بات سامنے آئی ہے اس کا مجھے علم نہیں ہے۔ لیکن اگر مولانا نے ایسی بات کہی بھی ہو تو کچھ زیادہ عجیب نہیں ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ مولانا معین الدین احمدی رحمۃ اللہ علیہ بیتِ بڑے منطقی اور فلسفی تھے آپ جانتے ہیں کہ جو لوگ منطقی اور فلسفی ہوتے ہیں وہ بات کہنے میں زیادہ محاط نہیں ہوتے۔ بسا اوقات وہ ایسی بات بھی کہہ جاتے ہیں جو ان کو کہنی نہیں چاہتے۔ اگر انھوں نے کوئی ایسی بات کہی ہو تو کوئی تعجب کی بات نہیں ہے۔

## انسانی عظمت اور مخالفت کی کسوٹی :

پھر ایک بات، اور وہ یہ کہ دنیا میں اگر کسی شخص کا کوئی مخالفت نہیں سے تو سمجھ لیجیے کہ وہ بڑا آدمی ہے ہی نہیں۔ کوئی شخص بڑا آدمی اس وقت بنتا ہے جب کچھ لوگ اس کے مخالف ہوں۔ یہ تو لازمی بات ہے۔ بڑا آدمی وہی ہوتا ہے جو عام ڈگر سے

ہٹ کر کوئی نئی راہ پیش کرتا ہے۔ وہ دیکھتا ہے کہ یہ راستہ جس پر لوگ اندھا دھنڈ چلے جا رہے ہیں، اس میں آگے کتنے خطرات ہیں۔ وہ دیکھتا ہے کہ مستقبل میں کیا ہونے والا ہے، کیا پیش آنے والا ہے، کیسی آندھی آنے والی ہے۔ وہ ان کو دیکھ کر قوم کو خبردار کرتا ہے۔ ظاہر ہر بات ہے کہ ایسے شخص کو ایک نئی راہ اختیار کرنی ہو گی، نیا اسلوب اپنانا ہو گا۔ اس وقت کے جو عوام ہوتے ہیں وہ اس کے متحمل نہیں ہوتے۔ اس لیے ان کے دلوں میں بیزاری پیدا ہوتی ہے لیکن جو لوگ زیادہ سمجھو دار ہوتے ہیں وہ جانتے ہیں کہ یہ داعی کتنی دور کی بات کہہ رہا ہے۔ وہ اپنے مستقبل میں کیا دیکھ رہا ہے۔ وہ اس کے ساتھ ہو جاتے ہیں۔ اس طرح ایک قافلہ بنتا شروع ہو جاتا ہے، اور وہ قافلہ ابتداء میں چھوٹا ہوتا ہے لیکن اگر استقامت سے دعوت کا کام جاری رکھا جائے۔ اور غالغوں سے دل برد اشتمہ ہو کر ہمت نہ ہاری جائے اور اپنے موقف پر داعی دثار ہے، اور اپنی دعوت پیش کرتا رہا ہے، اور لوگوں کو تجربہ ہو کر جس دعوت کو لے کر یہ لوگ اٹھے ہیں اس میں یہ مختص ہیں اور یہ دعوت حقر ہے تو اگر داعیوں میں استقلال اور ثابت قدمی ہو تو دعوت چھیلتی ہے، اور قافلہ بڑھتا جاتا ہے یہ عام قاعدہ ہے۔ تو حقیقت یہ ہے کہ مولانا آزاد نے جب یہ محسوس کیا کہ جو اصل دعوت ان کے پیش نظر ہے، اس کے لیے ابھی حالات سازگار نہیں ہیں تو انہوں نے دوسرا راستہ اختیار کیا۔ لیکن وہ بھی نہ صرف مسلمان ہند کے مفاد میں تھا بلکہ پورے عالم اسلام کے مقاد میں بھی تھا اس لیے کہ انگریز کے بغیر استیلاء میں تقریباً پورا عالم اسلام بالواسطہ یا بلا واسطہ گرفتار تھا۔ ہندوستان میں انگریز کی حکومت کے خاتمے کا مطلب یہ تھا کہ اس کی گرفت کمزور ہو جائے اور دوسرے مسلمان ممالک بھی اس کی سیاسی و عسکری غلامی سے نجات حاصل کر سکیں۔

## ایک نکتہ حکمت :

مولانا آزاد کے نقادوں نے مولانا کے خلاف بہت پچھ لکھا ہے۔ اس ضمن میں

اصولی بات میں عرض کروں گا۔ وہ یہ کہ قرآن مجید فرماتا ہے کہ اَنَّ الْحُسْنَاتِ مُذْهَبٌ اَنَّسَيْتَاتِ۔ ”نیکیاں براہیوں کو دور کر دیتی ہیں“۔ مجھے بتایا جائے کیا کوئی آدمی ایسا ہے جو سر اپا نیکی ہو۔ سر اپا تقویٰ و طہارت ہو جس کے اندر اس کے منافی کوئی پھیزنا نہ ہو۔ اگر یہ ہے تو قرآن نے جو کہا ہے کہ فَالْعَمَّةُ مَا فُجُورٌ هَا وَ تَقْوَاهَا۔ تو اس کا کیا حل ہو گا! اس کے معنی تو یہ ہوئے کہ اس میں صرف تقویٰ پیدا کیا گیا ہے۔ فجور کا داعیہ پیدا نہیں کیا گیا۔ انسان کا کمال تو یہ ہے کہ فجور کا میلان ہو لیکن انسان شعوری طور پر اس سے پچھے کی کوشش کرے۔ اس یہے نبی اکرم صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نے دسویہ نفس پر کوئی قدغن نہیں لگائی۔ صحابہ کرام رَضِیَ اللَّهُ عَنْہُمْ ہمارے نفس میں گناہوں کا جذبہ پیدا ہوتا ہے۔ تو حضور نے فرمایا کہ ایسا ہونے پر کوئی مغضاً لفڑ نہیں۔ اس کے بعد سے پچھے کی کوشش کرو۔ میں عرض کرتا ہوں کہ اگر گناہ کی طرف آپ کے دل میں غبت بھی پیدا نہ ہو تو آپ انسان نہیں فرشتے ہیں۔ انسان کو فرشتوں پر حوفيظت حاصل ہے وہ اسی وجہ سے ہے کہ فرشتے تو اختیار و ارادہ رکھتے ہی نہیں۔ وہ تو میشیں ہیں یا اس کے پرندے ہیں، لہذا ان کو جس کام پر لگا دیا گیا ہے وہ اس کام کو انجام دے رہے ہیں۔

اس کے برعکس انسان کے اندر ارادہ ہے۔ اس کو اختیار بخشایا ہے۔ اس کے نفس میں تقویٰ اور فجور الہام کیا گیا ہے۔ اس کے باوجود وہ صیغح راستہ پر پل رہا ہے تو اس کے معنی یہ ہیں کہ اس نے چہاد کیا۔ وہ کشمکش سے دوچار ہوا ہے اس نے فجور کو چھوڑ کر تقویٰ کی روشن اختیار کی ہے تو یقیناً اس کا مقام بہت بلند و ارفع ہو گا۔

ایک شخص لکھتی اور کر ڈلتی ہے اور وہ کہتا ہے کہ میں نے کبھی شراب کو ہاتھ تک نہیں لگایا تو یقیناً وہ بہت زیادہ قابل تعریف ہے۔ لیکن ایک شخص جوناں شینہ کا محتاج ہے وہ ملچھوں پر تاؤ دے کر کہتا ہے کہ میں نے کبھی شراب نہیں پی تو ٹھیک ہے کام بہت اچھا ہے لیکن وہ اتنا قابل تعریف نہیں ہے جتنا ایک مالا

شراب سے مجبوب بمحاجلے ہے گا۔ ایک شخص جو جوان ہے۔ تند راست اور بڑا خوبصورت ہے وہ یہ کہتا ہے کہ الحمد للہ تیریں نے آج تک کسی حورت کی طرف بہتی نگاہ سے نہیں دیکھا یقیناً یہ نوجوان نہادت قابل تعریف ہے لیکن ایک نابینا یہ کہتا ہے کہ میں نے آج تک کسی حورت کو بہتی نگاہ سے نہیں دیکھا تو اس نے کوئی سایر مارا۔ تو زندگی کا یہ فلسفہ ہے۔

پس اس بنا پر ہمیں ہر بڑے شخص کو اس طرح نہیں دیکھنا چاہیے کہ گویا وہ فرشتہ ہے۔ یہ تو صرف رسولوں کا خاصہ ہے۔ کہ وہ بالکل معصوم ہوتے ہیں۔ پھر ہمارے صحابہ کرامؓؑ کی خصوصیت ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے اثر علیہ وسلم کے فیض مجت نے ان کو اس مقام پر پہنچا دیا تھا کہ انہوں نے نفس کے بے قابو گھوڑے کے منہ پر لگام ڈال رکھی تھی، لہذا ہمیں ہر بڑے شخص کو سینیگی کے ساتھ اس نگاہ سے دیکھنا چاہیے کہ کسی بڑے شخص میں اچھی چیزوں کا تناسب کیا ہے! اگر ان کا غلبہ ہے تو ان کی چھوٹی چھوٹی لغزشوں کو نظر انداز کر دینا چاہیے۔

حاشا و کلا اس کا مقصد نہیں ہے کہ مولانا آزاد میں کسی نوع کا فجور تھا۔ معاملہ صرف اتنا ہے کہ ہمارے صاحبِ ولی اور صاحبِ حال علمائے کلام کے نزدیک تقویٰ کا جو معیار ہے، مولانا آزاد اس معیار پر پورے نہیں اترتے تھے، اور ان علمائے کرام کے نزدیک امامِ ہند کے منصب پر فائز شہیت میں معیاری تقویٰ ضروری ہے، ووسرے یہ کہ ان کی رائے میں "امام" ایک ایسی دینی اصطلاح ہے کہ جس کے ہاتھ میں قوت تنقید ہوئی ضروری ہے۔ اسی یہے جمیعت العلماء کے اہلاس میں مولانا آزاد کو باقاعدہ امامِ ہند قرار دینے کی تحریک کامیاب نہیں ہو سکی تھی۔

## حروف آخر:

حاصل گفتگو ہے کہ مولانا ابوالکلام آزاد ہماری ملتِ اسلامیہ کے بڑے قابلِ قدر اور نابغہ روزگار شہیت تھے۔ انہوں نے برصغیر کے مسلمانوں کی بوجوامدات انجام دی ہیں، وہ پورے عالم اسلام کے یہے بھی قابلِ کدر ہیں۔ لہذا ہمیں دعا کرنی چاہیے کہ

اللہ تعالیٰ ان کو ان کے اعمالِ حسنہ کی جزا عطا فرمائے۔ ان کی لغزشوں کی مغفرت فرمائے اور انھیں جنت میں مقامِ علیین پر فائز فرمائے۔ آمین  
 وَآخِرُ دُعَوَانَا أَنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝  
 (ماہنامہ حکمت قرآن، لاہور۔ اگست ۱۹۸۳ء)

## حوالہ

لہ اس مقام پر مولانا اکبر آبادی کو ایک دوسرے واقعے سے انتباہ ہو گیا۔ سرڑی میں سن کے ساتھ جو واقعہ پیش آیا تھا، وہ ”ناگ درپ“ کے ایک مخطوطے کے ملائکوں کے سلسلے میں تھا۔ مولانا آزاد نے عبار خاطر کے اس خط میں جو مسیقی کے ذوق کے تذکرے میں ہے، اس واقعے کا ذکر فرمایا ہے، یہ دوسرے واقعہ ہے۔ اس کا ذکر مولانا نے نیشنل لائبریری کلکٹر کی افتتاحی تقریر (لیکم فروری ۱۹۵۲ء) میں کیا ہے۔ مولانا فرماتے ہیں:

”جب نیشنل لائبریری کی کونسل نے مجھے دعوت دی کہ میں لائبریری کی نئی عمارت میں اس کا افتتاح کروں تو میرے حافظے میں قدرتی طور پر اب سے ۱۹۵۲ء سال پہلے کے ایک واقعے کی یاد نہ تازہ ہو گئی کروں تو میرے حافظے میں قدرتی طور پر اب سے ۱۹۵۲ء سال پہلے کے ایک واقعے کی یاد نہ تازہ ہو گئی جب میں پہلی بار اس لائبریری میں داخل ہوا تھا۔ یہ ۱۹۵۲ء کا واقعہ ہے، اس وقت میں صرف ۱۹۵۲ء سال کا ایک لڑکا تھا۔ میری تعلیم ختم ہو چکی تھی اور قدیم تعلیمی نظام کی روایت کے مطابق مشتم اور استعدِ لودہم پہنچانے کے لیے مختلف مصروفی کے طبقہ کی ایک جماعت کو میں نے پڑھانا شروع کر دیا تھا۔ مجھے معلوم ہوا تھا کہ لائبریری کے چہار کلیکشن میں ابیرروٹی کی مشہور تصنیف ”القانون“ کا ایک نادر مخطوطہ ہے۔ یہ میں کریں نے اپنے ایک دوست مرزا فضل الدین احمدؒ کے ساتھ جنہوں نے بعد میں میری کتاب ”تذکرہ“ شائع کی تھی، بیہان آیا تھا۔ آپ کو یاد ہو گا اس وقت یہ لائبریری ”امپریلی لائبریری“ کے نام سے مشہور تھی اور شکاف ہاں میں قائم تھی۔

لاہبریوی سے استفادے کے لیے پہلے ایک اجازت نامہ حاصل کرنا پڑتا تھا۔ مزما فضل الدین اپنے لیے یہ اجازت نامہ حاصل کر پکے تھے لیکن جب انہوں نے یہ رے یہے اجازت نامہ حاصل کرنا چاہا تو لاہبریوی اسٹنٹ نے مجھے بڑے غور سے دیکھا اور میری عمر دریافت کی۔ میں نے کہا میری عمر تقریباً ۱۶ سال ہے۔ یہ سن کر اس نے مجھے اجازت نامہ دینے سے انکار کر دیا اور کہا کہ اسال سے کم عمر کے کمی کے کو اجازت نامہ نہیں مل سکتا۔

مزما فضل الدین نے ہر چند اسے مطمئن کرنا چاہا اور کہا کہ اگرچہ ان کی عمر پیسی ہے لیکن یہ منطق، فلسفہ اور فقر کے ایک استاد ہیں۔ اس لیے انھیں لاہبریوی سے استفادے کے اجازت نامہ ملنی چاہیے۔ اور اگر ہے اسال سے کم عمر کے کمی نوجوان کے لیے لاہبریوی سے استفادے کی اجازت نہیں ہے تو انھیں اس قاعدے سے مستثنی قرار دیا جانا چاہیے، میں نے لاہبریوی اسٹنٹ کو دیکھا اور محسوس کیا کہ وہ اس بیان کی صحت تسلیم کرنے پر آمادہ نہیں ہے۔ مزما فضل الدین نے لاہبریوں سے ملا پاہا لیکن بد قسمتی سے وہ اس وقت موجود نہیں تھے۔ لاہبریوی میں داخلے کی یہ میری بہلی کوشش تھی جسے ناکامی کا سامنا کرنا پڑا تھا اور ایوس ہو کر لوٹ گیا تھا۔

چند سال کے بعد جب میرے ایک فاضل دوست ہری ناٹھ دے لیا تھا میں ہوئے تو میرے لیے اس لاہبریوی سے استفادے کی رکاوٹ دور ہو گئی، اور میں نے اس کے علی ذمیرے سے بہت استفادہ کیا۔ مجھے نہیں معلوم کہ وہ قاعدہ بعد میں رہا یا نہیں لیکن میرے لیے اس لاہبریوی کی نہ صرف نادر کتابوں بلکہ بہت قیمتی مخطوطوں کے حصول میں بھی کوئی رکاوٹ باقی نہیں رہی۔ میں جب تک کسی چیز کو واپسے پاس رکھنا چاہتا، رکھتا اور جو چاہتا نقل کر لیتا۔ میں بہت خوش ہوں کہ مجھے اس لاہبریوی کے افتتاح کا اعزاز حاصل ہوا ہے، اور اس کے دروازے جواب سے ۸۰ سال پہلے میرے لیے بند تھے، علم و ادب کے تمام شالیقین کے لیے کھوں دیے جا رہے ہیں۔

(البیرونی اور حنفیہ عالم زمروں اور الکلام مرتبہ داکٹر ابوالسلام شاہ بھمان پوی، پاکستانی ایڈیشن جن ۱۹۷۹ء)

لئے خدا کے تصویر کے نشواد ارتقا کے مسئلے پر مولانا نے ترجمان القرآن جلد اول تفسیر وہ فاتحہ میں تفصیل سے بحث کی ہے۔ پھر مسئلہ ایک خاص انداز سے خبار خاطر کے مکتب مورخ ۱۴ اکتوبر ۱۹۷۲ء (۱۴۰۱ھ) زیر آیا ہے۔ خصوصاً ۱۴ اکتوبر کے مکتب میں خدا کے شخصی دل پرستی کا مسئلہ کے تصور اور اس کے درجات پر روشی ڈالی ہے۔

لئے حرب اللہ میں شمولیت کے لیے تو قادم رکنیت پر کرنا پڑتا تھا لیکن جب مولانا نے مسلمانوں کے تکمیل و اجتماع کی تحریک شروع کی تو وہ عازم کار سے خدمت حق کا ہمدردی کرتے تھے۔ پھر بیعت تھی۔ تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو۔ ”تحریک نظم جماعت“ از ابوالسلام شاہ بھمان پوری

لئے مولانا آزاد نے سب سے پہلے فروری ۱۹۷۰ء میں مکملتہ کے صوبائی مجلس خلافت کے جلسے میں ”مسئلہ خلافت“ کے موضوع پر یہ معرکہ آرا تقریر کی تھی۔ پھر دوسرے مقامات پر مختلف خلافت کا نظر سوں میں انھی مطالب کا اعادہ کیا۔ مولانا کی یہ تقریر خلافت گینٹی نے مکملتہ سے شائع کر دی تھی۔ اس کا عنوان تھا ”مسئلہ خلافت جزیرہ النما“ بعد میں مولانا نے اس میں بعض مطالب کا اضافہ کیا تھا جو ”مسئلہ خلافت“ کے نام سے چھپی۔ اب تک اس کے ہندوستان پاکستان سے بیسیوں ایڈیشن نکل چکے ہیں۔ مولانا خلام رسول ہماراں کے بہت قابل تھے اور فرماتے تھے کہ اس موضوع پر اس سے بہتر اور جامع تصنیف کوئی اور نہیں۔

۵۵ دو باتیں میں اور دونوں کے الگ الگ محل۔ ایک ہے جمیعت کے تکمیلی کاموں، تحریکوں اور اس کے جلاسوں میں سرگرمی سے حصہ نہ لینا، شاید یہ بات کسی درجے میں درست ہو۔ دوسری بات ہے جمیعت کی دعوت اور مقاصد فی سے عدم دلچسپی اور سرد مہربانی کی۔ تو اس کی صحت محل نظر ہے۔ غالباً مقاصد کے پیش نظر ارباب جمیعت سے مولانا کے تعلقات کبھی سرد مہربانی کا شکار نہیں ہوئے، ان میں ہمیشہ سرگرمی موجود رہی۔ انھی مقاصد کے پیش نظر ارباب جمیعت کے واسطے سے جمیعت علاوے ہندوستان سے مولانا آزاد کا تعلق ہر وہ دل میں بہت قریبی اور سلکرہ۔ مسلمانوں کے تعییی، ہماجی، دینی، اصلاحی کاموں میں رہنمائی کے لیے جمیعت ملک مولانا آزاد کے افکار قلی کی زندہ و پتھر تصور تھی۔ اگرچہ سیاسی کاموں کے لیے مولانا نے اس دور میں صرف کانگریس کے غیر فرقہ دارانہ پیٹھ فارم کو استعمال کیا لیکن تی نظر تک سے حالات وقت کے مطابق تحریک و احتجاج کے لیے جمیعت کو ایسا فرماتے تھے۔ لیکن یہ بحث مولانا کے اصولی تکمیل کا و طریق رہنمائی سے متعلق ہے۔

یہ موقع تفصیل ووضاحت کا نہیں۔

لہ یہاں مسئلہ اس احساس کا بالکل نہیں۔ یہ دعوت کا ایک مرحلہ تھا جو گزر گیا۔ مہند پاکستان کی تاریخ میں اس قسم کے کئی مرحلے نمایاں طور پر دیکھے جاسکتے ہیں۔ اٹھارویں صدی میں حضرت شاہ ولی اللہ کی دعوت القدر ایک مرحلہ تھا اور ایک وقفہ کے بعد ان کے ابناء گرامی کی صرگرمیاں دوسرا مرحلہ تھا۔ شاہ جل العزیز کے بعد حضرت شیخ الہند کی ذات گرامی سے نیز یہ مرحلہ کا آغاز ایک طویل مدت کے بعد ہوا۔ شاہ امیں شہید کی دعوت تک بالکلاب والستہ کے بعد علم و عمل کی وسیع جامع تحریک ایک مدت تک پیدا نہ ہو سکی۔ یہ دعوت کے ناگزیر مرحلے تھے۔ ان کے درمیانی وقفوں کو جو بگرد دعوت میں تسلسل نظر نہ آئے، دعوت کی ناکامی اور داعیان گرامی اور ان کے جانشینوں کی مایوسی کا دور قرار نہیں دیا جاسکتا۔

مولانا آزاد، مولانا جیسا شریعتی، شیخ التفسیر مولانا احمد علی لاہوری ایک ہی جمیں قرآن کے داعی تھے جو اپنا اپنا انداز رکھتے تھے۔ واکٹر اصرار احمد صاحب ان حضرات میں سے بعض نام نظر انداز کیے گئے ہیں۔ سید ابوالاعلیٰ مودودی کا ذکر کرتے ہیں، حالانکہ ان مرحوم کا مقصد اور نصب العین دوسرا تھا۔ ان کے جانشینوں میں آج کوئی بھی اس کام کے لیے وقت نہیں، پھر کیا یہ کہا جاسکتا ہے کہ قرآنی دعوت ناکام ہو گئی ہے۔ رسل یہ دعوت کے مختلف مرحلے تھے، جن کا پیش آنا ناگزیر تھا۔ دعوت قرآنی بہرہ درمیں زندہ رہی خواہ اس کے خصائص کبھی دھنڈ لائے ہوں اور ہمیں نظر نہ آئیں۔ مولانا آزاد اس کے نتائج سے کبھی مایوس نہیں ہوئے، اور نہ اس جادہ سقی اور دعوت قرآنی کو کبھی ترک کیا، لیکن ان کا انداز بدل گیا۔ اس افسڑویہ میں مولانا اکبر آزادی نے فرمایا ہے کہ وجود باری تعالیٰ پر اور مذہب کی حضورت اور اسلام کی حقیقت پر مولانا آزاد نے دلگھنے لئے تقریر فرمائی، دلائل سب قرآنی تھے لیکن قرآن کا خواہ اس میں کہیں نہ آیا تھا، آخر کیا ہے؟ یہ سے نزدیک مکتوب قرآنی اور مونظہ سستہ کی ایک نادر مثال۔

دعوت قرآنی کی رہنمائی کو یہی مشیت الہی ہمیشہ سروسامان کا را اور اٹھاوس پیدا کرنی رہی ہے۔ مذہبی ہے کہ اللہ تعالیٰ آئندہ بھی ایسے اصحاب ذوق اور عالم و قوت پیدا کرے جو دعوت کی اگلے مرحلے میں رہنمائی کریں۔ یا انکن اگر ان کے دعویٰ خدمت قرآن کے باوجود ان کا رخ غالصتاً اسی طرف رہنے کے بجائے پیشکشم اسی تو۔ امام ملت کے دیگر مسائل کی طرف بھی ہو گوئیا یہ کہا جائے گا کہ دعوت رجوع الی قرآن کی ناکامی کے نیال۔ نے اس طرف ان کی رہنمائی کی ہے یا دعوت کے خاطر خواہ نتائج سے مایوسی نے ان کے لئے کلب لی جمعت اور اباد کے نہیں

بہ شہر مارا بے؟

کسی بھی رجوت کا مختلف نتیجہ و فراز سے گزنا لانی چوتا ہے۔ وقت کے شدائی اور حالات کی نگینے کا اثر ہی ہوتا ہے، اور بعض اوقات اس حد تک کہ حکومت الہیہ کے نصب العین سے ذرا بھی ادھر ادھر ہونے کو "شک فی الصفات" سمجھنے والی جماعتِ اسلامی بھی خالص مفری طرز کی جھوریت کے قیام کے مطابق میں شریک ہوتی ہے۔ لیکن اس کے بارے میں یہ ہبنا کہ وہ خالص اسلامی رجوت اور حکومت الہیہ کے قیام سے مایوس ہو گئی ہے، شاید بڑی جسارت ہوگی۔ حالانکہ وقت کے کئی اکابر اسی انداز میں سوچتے ہیں۔

خود مولانا اکبر آبادی نے اسی تقریر میں فرمایا ہے کہ کامگیری میں اٹلی مقام پر فائز ہونے کے باوجود مولانا نے مسلمانوں کے حقوق اور اسلام کے مفادات کو کبھی نظر انداز نہیں کیا، اور قرآن مجید کے انقلابی فکر کو اپناؤندہ بھی کرنے والے ترجمہ قرآن اور اس کے خواشی پر برابر کام کرتے رہے۔

کع فردی ۵۵، میں مولانا آزاد کا انتقال ہوا۔ اس وقت تک ہندوستان پاکستان کے تعلقات جو اچھے رہے تھے، اس میں زیادہ جو ہدایت حضرت مولانا ہی کے مساعی کا تھا۔ مولانا کے انتقال سے وہ دستِ ہنمانظروں سے او جمل ہو گیا جو حالات کی خوش گواری کا خاص من تھا۔

۵۶ یہ تقاریبِ چاد بالقرآن، اور "اسلامی انقلاب کے لیے الترام جماعت اور سلسلہ بیعت" کے عنوانات سے شائع ہو چکی ہیں۔ (مرتب)

۵۷ اس سلسلے میں دو باتیں عرض کرنی ہیں:

الف: مولانا سعید احمد اکبر آبادی جس مزاج اور طبیعت کے انسان، ان سے بعید تھا کہ وہ مولانا آزاد کے بارے میں اس قسم کا دو ٹوک الفاظ میں فیصلہ صادر فرمادی۔ مجھے یقین ہے کہ مرتب سے اس مقام پر اپنا تایف بیان ہیتی تباخ ہوا۔

ب: جب تک ملک کی سیاستیں میں فرقہ وارانہ تعصیات کا زہر نہیں گھولائی تھا، مولانا آزاد مسلمانوں کے ایک مسلم لیڈر تھے اور فرقہ وارانہ سیاست کا دورہ بہت بعد میں آیا۔ لیکن اس وقت بھی کچورا ملک مولانا آزاد کے فرمودات کے ذوق پذیری کے سے مسحور تھا، انھوں نے عوام کے قبول و استقبال کی پروپریکٹ کی تھی جو ایک مختصر دور میں عوام کے نفوذ و اسکراہ اور عدم پذیری ای کسی اور وجہ سے مایوس ہو جاتے۔ ملک کی آزادی کے بعد تو ہندوستان میں وہ نہ صرف ایک سلسلہ

لیڈر" تھے بلکہ بے شایر خوفِ اختلاف مسلمانوں کے "واحدہ ہمنا" تھے، لیکن انصویں نے اس وقت بھی عوامی زندگی پر گوشہ نشینی اور غاموشی کو ترجیح دی۔ یہ بات مولانا کے ذوق و مزاج کے ساتھ ان کے اصول تعمیم کار، مصالح ملی اور تعاضاً میں وقت سے تعلق رکھتی ہے مسلمانوں سے یا یوس پر جانا کوئی مسئلہ نہیں۔

لیکن جہاں صحت فوق و فکر اور رذق و قبول کا معیار یہ ہو کہ اگر مولانا آزاد مسلمانوں کے بھی خواہ تھے اور بندوستان میں اسلام کی سرپرستی کا پاہتے تھے تو مسلم لیگ یا جماعت اسلامی میں کیوں نہ شامل ہو گئے تھے اور اگر وہ پاکستان کی ترقی و استحکام چاہتے تھے تو پاکستان کیوں نہ آگئے تھے، وہاں مولانا کے کسی روایتی اور فیصلے کے حقیقی پس منظر اور واقعی اسباب کی سمجھو کون کرے؟  
نہ اس سلسلے میں بھی دو باتیں عرض کرنی ہیں :

الف: اگر مرتب کے قلم نے تایم بیان و خطاب میں کو تاہمی نہیں کی تو یہ مولانا اکبر آزادی کے قیاسات ہیں۔ اگر پر قیاس کا مولانا کوچن ہے لیکن سوانح و واقعات میں قیاس کا مقام قیاس دوہم ہی کے درجے میں ہوتا ہے۔

ب: بشرطیکدیر ثابت کر دیا جائے کہ مولانا آزاد کو علمائے دیوبند سے کوئی توقعات تھیں۔ یہاں خیال ہے کہ عام علمائے دیوبند بھی اپنی رحمت پسندی، جے علی، عدم احساسِ مسائلی ہمہ، اعراضِ عزیمت و دعوت، انکار ایثار جان و مال، عدم استعدادِ تجمل شدائد، حبِ دنیا اور ذوقِ عیش کو شی میں ملک کے حامی ملادر و مشارع، اصحابِ جہد و دستار، عزالتِ نیشن ان اور سرست بادہ عرضن دنیاز سے کسی طرح پیچے نہ تھے۔ اس عام ذوق و روش سے حضرت شیخ الحنفی کے استثناء کے علاوہ آپ ہی کے فیضانِ تعلیم و تربیت سے ایک منحصرِ جماعتی دعوتِ عزیمت پر لیک کہنے کے ذوق سے سرشار اور آمادہ ایثار پر دیا ہو گئی تھی۔ اصحابِ عزائم کی یہ محصر جماعت حضرت شیخ الحنفی کے بعد بھی مولانا آزاد کی گروہیدہ و حمال نثار اور معین و مددگار رہی۔ اس نے آزادی کی جدوجہد میں وقت و مال و جان کی بے مثال قربانیاں دیں۔ مسلمانوں کے دینی، تعلیمی، ثقافتی مسائل کے تفسیفے اور اجتماعی زندگی کے بغاوی قیام میں، آزادی سے پہلے اور آزادی کے بعد تعلیم اشاعت میں انجام دیں۔ مولانا آزاد کو اس جماعت کا نصرت تعاون ماملہ تھا بلکہ وہ اس کے لیدر تھے۔

یقین رکھنا چاہیے کہ مولانا کے قلب پر ان کے تعادن سے محروم کا کوئی دلخواہ نہ تھا۔

الله ان حضرات، اور کوئی دوسرے حضرات کی مقابلہ کا پس منظر، اس سے قطعی مختلف تھا۔ لیکن اس قضیہ نامہ میں کوچھ پڑھنے کا یہ موقع مناسب نہیں۔ حضرت ابو شاہ کاشمی کا اسی مقابلہ سے کوئی تعلق نہ تھا۔ اللہ حضرت مولانا سے اجیری کے اخلاق کے بارے میں یہ محقق "سودھن" ہے کہ الحضور نے مولانا آزاد کو خطاب کر کے کہا تھا کہ "ایا ز قدر بخود بیاس"۔ فلسفی اور منطقی اپنے اخلاق بیان میں خواہ لکھتے ہی خیرخواط ہوتے ہوں، لیکن بد سہل بیسی اور اخلاق کی پستی کا لازام قوانین پر خصوصاً حضرت مولانا اجیری کی پرنسیں لگایا جاسکتا۔ ہمیں یقین رکھنا چاہیے کہ دور گز مشتمل و تہذیب میں ہمارے بیویوں کے اخلاق اس سے بہت بلند تھے۔ حکیم سید محمود احمد برکاتی نے اپنے ایک مقالے میں مولانا سے اجیری کے اہم پستی کی قیمت کی تردید کی ہے۔

# ترجمان القرآن

مولانا ابوالکلام آزاد نے اندزادب کئے جن میں جن انشا و بیان کے جو مول کھلے ہیں  
یوں تو وہ سب ہی سداہار ہیں لیکن۔

و مسئلہ تصنیف کی حیثیت سے قرآن مجید کی تفسیر ترجمان القرآن مولانا ای تمام  
علمی اور ادبی تحریر دل میں شاہکار کی حیثیت رکھتی ہے تھم کل اوناں ہی اجتہاد نکر کر  
و سعیت نظر و مطالعہ اور فہرست تحقیق و تعمیق، مولانا کی یہ وہ خصوصیات ہیں جو ان کی سر  
علمی اور ادبی تحریر میں نظر آتی ہیں۔ یہی مولانا کی یہ خصوصیات ہیں کتاب میں چاہیا  
خایاں ہیں اور اس بنا پر تجزیہ و تدبیان کے طبق ذیلی میں اس کا اختیاری مکالمہ ملکہ ہے۔  
عمری نارسی اور اردو میں سیکھوں تفسیر میں بھی با جملہ ہیں لیکن ان کا فام نگ یہ ہے کہ ایک  
آیت کی تشریع و ترمیح میں یا اس سے مستخرج احکام کے مابے میں متفقین مفسرین کے جو مختلف  
اتوال سنوں میں ان سب کو نقل کر تجھے ملتے ہیں اور ساتھ ہی آن احوال میں سے ہر ایک کی میل  
بھی بیان کر دیتے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ ایک ملم اس سے استفادہ کر لیں تو کر لیں۔ یہیں  
عام لوگوں کا داماغ ان میں آجھ کر رہا تھا۔ اور قرآن کا جو مقتضی یعنی کمی حقیقت گو ڈسٹ  
شین کر کے اس کا یقین پیدا کر رہا تھا وہ ماحصل نہیں ہوتا۔ علیہ ایسیں ہر مختصر کرشمہ کرتے ہے کہ نعم  
یا ملم اکلام کے جس ملک سے تعلق رکھتا ہے اس کو قرآن کی ریات سے ثابت کر سے اور دوسرے ملک  
کے لوگوں کی تحریر میں ان سے استدلال کرے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ قرآن کی تفسیر یہ تا ایں  
تو یہیک ایسا باب کھل جاتا ہے کہ قرآن کی عمر میت، اس کی جامعیت اور اس کی بے  
تید و بند تعلیمات محدود ہو کر رہ جاتی ہیں اور قرآن کی فہمی اور کلامی پہشوں کا میدان میں جاتا ہے۔  
مولانا نے اس فام روشن کے عزیز بال مکالم ایک نیا طریقہ اور نیا امکوب اختیار کیا۔

حوالہ: ماہنامہ آجکلہ بیلی، مولانا ابوالکلام آزاد نمبر ۱۹۵۸ء

ہے جو قرآن کی جمیعت کے ساتھ ہم آہنگ ہے۔ مولانا عربی بابا اور اس کے اسالیب بیان، صحابہ کرام کے اقوال اور قدما مفسرین کی تشریحات و تفہیمات کی روشنی میں کامل خودہ خوبی کے بعد قرآن کی آیت کا ایک مطلب معین کریتے ہیں اور اس کو کمال قوت و بلا خستہ کے ساتھ بیان کر دیتے ہیں۔<sup>۲۷</sup> اس کا اثر یہ ہوتا ہے کہ تواریخ کے ذہن میں انحراف و تشویش کا کوئی یقینت پیدا نہیں ہوتا۔

قرآن کے حقائق و مطالب مل میں اترتے چلے جاتے ہیں۔

مام تفسیر دل کی ایک درسری خصوصیت یہ ہے کہ ان میں بقول مولانا لکھ کے "ضیافت" پائی جاتی ہے۔ اس سے مراد یہ ہے کہ زمانے کی رفتار کے ساتھ ساتھ جو علوم و فنون پیدا ہوتے ہیں اور عام انسان ادکار و نیا لات پر ان کی گرفت مضمبو طور پر قائم رہیں۔ قرآن کی تفسیر میں بھی اس کے اثرات نہیں ہوتے رہے۔ چنانچہ امام فخر الدین رازی کی مشہور تفسیر کبیر کی لبست کہنا پڑا کہ اس میں ملکیت، فلسفہ و حکمت، علم الکلام وغیرہ سب کچھ ہے مگر قرآن نہیں ہے۔ ہمارے زمانے میں اس کی سب سے بڑی مثال مصر کے عالم بوجہ ملکاٹی کی خیم تفسیر جو اہم القرآن ہے جس نے قرآن کو سائنس کے علم و فنون کا ایک ذخیرہ بناریلی ہے ظاہر ہے کہ دعیت

یا صنایعت قرآن کی اس سادگی اور فطرتیت کے بالکل خلاف ہے جو اس کی ہر آیت میں نایا مان ہے۔ قرآن اگرچہ عقل کو نظر انداز نہیں کرتا یعنی اس کا عام طریقہ استدلال درجاتی ہوتا ہے جس کو ہر شخص خواہ عالم ہو یا جاہل محسوس کرتا ہے اور اسی وجدانیت کے ذریعہ ہر آیت اور اصلاح کو دوست مدد حاصل ہو سکتا ہے جس کے لیے دنیا میں بسغیر اترے رہے اور جس کے لیے خود قرآن کا تعلیم ہوا۔

اس سلسلے میں۔

۱۰ مولانا کامال یہ ہے کہ ایک طرف تر اُس فطرتیت اور سادگی کا سر شدہ اتحاد ہے نہیں جانے دیتے جو قرآن کے اسلوب بیان نی نایاں خصوصیت ہے اور درسری جانب جہاں میں قرآن کی کوئی اریکی حقیقت کو بیان کرنے کے لیے سائنسیں کم طریقہ استدلال کی ضرورت ہوتی ہے وہاں تحقیق و تدقیق اور بحث و نظر کا حق اماکر دیتے ہیں۔<sup>۲۸</sup>

چنانچہ قرآن میں ذوالقرنین نامی جس شخصیت کا ذکر آیا ہے اس کے باسے میں کافی بحث ہے کہ یہ کون شخص تھا؟ اکثر مفسرین کا بیجان یہ ہے کہ ذوالقرنین سے مراد مکندر مقدونی ہے۔ لیکن مولانا نسان قام اراہم کے بخلاف بڑی تحقیق اور کاوش کے بعد آثار پر تدبیر اکٹا، فاتح جدیدہ اور پھر خود قرآن کے بیان کی دوسری میں یہ ثابت کیا ہے کہ اس سے مراد ایران کا عظیم المرتبہ بادشاہ یخزرو ہے۔ مولانا نے اس بحث میں ایک بلند پایہ مذکور کا رعل ادا کیا ہے اسی طرح -

”خداؤ کی ذات و صفات پر سورہ ناتو گی تفسیر میں جو کلام کیا ہے وہ بس طرح انسانی نظرت دو جہاں کو اپیل کرتا ہے فلسفہ کے طباء اور ملاؤ کو جی متاثر کرتا ہے۔ مولانا قرآن کی محل فطرت اور سادگی اور اس کی دجدانیت کے ساتھ فلسفہ و انسن کا پونڈ اس خوش اسلوبی کے ساتھ لگاتے ہیں کو ضمیت کا ریگ فالب نہیں ہونے پا اور دو جہاں کی میداری کے ساتھ عقل کی تکیں کا جبی ہیان ہستار ہتلے ہے۔“

ان چیزوں سے قطع نظر عام تفسیر میں ایک نقص یہ ہے کہ ان میں معقول ہجر لایا در فرو علی باتوں پر بہت زور دیا جاتا ہے لیکن جہاں تک قرآن کی اہم اور بنیادی تعلیمات کا تعلق ہے جن کا ابظہ عام انسانی اجتماع و تعلق سے ہے ان پر یا تو کلام ہی نہیں کیا جاتا یا کلام لیا جی کر محض سرسری اور صفائحی۔ جس سے قرآن کا بڑا مقصد فوت ہو جاتا ہے اور اس کا خطاب ایک قوم یا ایک جماعت کے ساتھ مختص ہو کرہ جاتا ہے۔ مثلاً وحدت اور ان مادر دوسرے مذاہب اور جان کی الہائی کتابوں کی تصدیق قرآن کی اسی اہم اور بنیادی تعلیم ہے جس کو اس نے بار بار مختلف طریقوں سے بڑے شدود کے ساتھ بیان کیا ہے۔ لیکن عام مفسرین نے اس پر زیادہ اعتماد نہیں کیا اور جہاں کہیں اسی آیات کی تھیں ملک پر سرسری طور سے گزرن گئے ہیں۔ متأخرین میں غالباً حضرت شاہ ولی اللہ الدین پہلے شخص میں جنہوں نے جمیع اللہ البالذ میں احمد سری کتابوں میں اس حقیقت کو زیادہ بحد اور ابھاگر کیا ہے اور ان کے بعد مولانا ابو الحکام آزاد دوسرے بزرگ میں جنہوں نے اس بحث پر نہایت مُقل، واضح اور پُر زور کلام کیا ہے

اور اس سلسلے میں دین کی اصل حقیقت ہے جو بعد ایام میں کا ارتقاء، مشریعیت و منہاج کا فرق رین اور شریعت کا ابھی تعلق، دوسرے مذاہب، ان کے بانیوں اور ان کی آسمانی سکتا ہوں کے متعلق قرآن کا نقطہ نظر اور اس سلسلے میں پیغمبر اسلام کی عام دعوت اور انسانیت مامہ کی فلاح و ہبہ کا اصل راز سان تمام مبادعت پر مولانا نے زیرِ قلم، کمالِ بلا غلت اور دعوتِ نکر و نظر کا حق دا کر دیا ہے۔ اس بحث کو پڑھ کر حافظ مصروف ہوتا ہے کہ قرآن اس پروردگارِ عالم کا کلام ہے جس کی درجیت اور پروردگاری ہر انسان اور ہر شخص کیلئے ہے اور وہ کسی خاص ایک گروہ کے ساتھ مخصوص نہیں۔ قرآن مرقوب دیوبندیوں اور گروہ سازیوں کو تو مونا پا ہتا ہے نہ کان میں اور اماماً ذکر نہیں۔ وہ ایمان اور اعمالِ صالح مالکی طرف جو دعوت دیتا ہے وہ ایک ایسی اذلی اور ابدی حقیقت ہے جو ہر زندہ کی بنیاد ہے اس لیے اس کا کام میں کوئی ذکر فصل کروں۔

چنانچہ مولانا اسلام کے لفظ کی تشریع بھی اسی وحدت اور ایمان کی روشنی میں اس طرح کرتے ہیں۔

”اس نے دقرآن نے، دین کے لیے ”الاسلام“ کا لفظ اسی لیے اختیار کیا ہے کہ ”احلام“ کے معنی کی بات کے مان لینے اور فرمان برداری کرنے کے ہیں وہ کہتا ہے دین کی حقیقت یہ ہے کہ خدا نے جو قانونِ سعادت انسان کے لیے ختم کیا ہے اس کی صیکھی صیکھ اطاعت کی جائے۔ وہ کہتا ہے۔ یہ کوئی انسان ہی کسی لیے نہیں ہے بلکہ تمام کائنات یعنی اصل پر قائم ہے۔ سب کے بقاری قیام کے لیے خدا نے کوئی قانون عملِ ختم کر دیا ہے اور سب اس کی اطاعت کر رہے ہیں۔ اگر ایک کوئی کسی لیے بھی روکر دانی کریں تو کارخاز ہستی در ہم برم ہم ہو جائے۔۔۔۔۔ وہ جب کہتا ہے ”الاسلام“ کے سوا کوئی دین اللہ کے نزدیک مقبول نہیں تو اس کا مطلب یہی ہوتا ہے کہ دینِ حقیقتی کے سو اجر ایک ہے اور تمام رسولوں کی مشترک تعلیم ہے انسان ساخت کو کوئی گروہ بندی مقبول نہیں۔“

مولانا نے اس بحث کے آخر میں ایک بڑا لکھتہ پیدا کیا ہے۔ مجہ کریاد نہیں پڑتا کہ کہیں کیا اور مجہ میری نظر سے گزرا ہو۔ یہ سب کچھ لکھنے کے بعد خود سوال کر تھے ہیں کہ،

”جب قرآن کی دعوت کا یہ حال تھا تو پھر اخراں میں اور اس کے مخالفوں میں دو جری نزارے کیا تھا؟ ایک شخص جو کسی کو برا نہیں کہتا سب کو مانتا اور سب کی تغییم کرتا ہے اور ہمیشہ ان ہی اباول کی تغییم کرتا ہے جو سب کے بیان مانی ہوئی ہیں۔ کوئی اس سے ٹوٹے تو کیوں لڑے؟ اور کیوں لوگوں کو اس کا ساتھ دینے سے انکار ہو؟“

اس سوال کو فائیم کرنے کے بعد خود ہی اس کا جواب اس طرح دیتے ہیں،

”اصل یہ ہے کہ سیروان نہ مذہب کی مخالفت اس لیے نہیں کہ وہ دقرآن اخیں جھنلا تاکیوں ہے۔ بلکہ اس لیے تھی کہ جھنلا تاکیوں نہیں؟ ہر مذہب کا پیر درجہ تھا کہ قرآن صرف ناسی کر سجا کر باقی سب کو جھنلا کے۔ اور چونکہ وہ یکسان طور پر سب کی تصدیق کرتا تھا اس لیے کوئی بھی اس سے خوش نہیں ہو سکتا تھا۔“

یہ جو کچھ عرض کیا گیا اس نے اندازہ ہو سکتا ہے کہ مولانا نے تفسیر بیں جو کچھ لکھا ہے اس کا ذہنی لیس منظر کیا ہے؟ اب سوال یہ ہے کہ یہ ذہنی لیس منظر خود بخوبی بن گیا اس کی تفسیر میں چند غایبی مذہرات دعوائی کا دل ہے؟ اصل یہ ہے کہ ایسیوں صدی کا نصف آخر اور میسیوں صدی کا شروع ایک ایسا دور ہے جس میں عالم اسلام نے عکری اور ذہنی طور پر ایک نئی کروڑتالی ہے ماس کے اساب سیاسی بھی ہیں اور علمی بھی۔ دُنیا کے مام تہذیبی حالات بھی ہیں اور علوم جدیدہ کا ارتقاء بھی! اسی نئی کروڑ کا نتیجہ تھا کہ مصر میں معنی عبدہ اور سید رشید رضا پیدا ہوئے اور ہندوستان میں شبلی اور سرستید۔ مولانا ابداکام کی سوانح ہمہ ری سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ ایک طرف تم مولانا میں خدا جتہاں نکر کی کی نہیں تھی اور دوسری جانب وہ سید رشید رضا اور سید احمد غازی دلوں کی تحریف سے کافی متأثر تھے اور ان کا بکثرت مطالعہ کرتے تھے۔ چنانچہ گر کر کی شخص سید رشید رضا کی تفسیر المدار اور

مولانا کاتر جان القرآن ایک ساختہ مطالعہ کرے تو اسے مان نظر آئے گا کہ ایک ہی مانچے میں ڈھلنے ہوئے دو ذہن ہیں جو دو مختلف زمانوں میں اہم مطلب کر رہے ہیں۔ متصرفین میں مولانا حافظ ابن تیمیہ اس مانظاہ بن قیم سے کافی متاثر ہیں۔ الہلal اور البداخش، کے زمانے میں مولانا کے قلم سے جو نہیں تحریریں نکلیں انہیں یہ رنگ کافی نیا یا نظر کہا ہے۔ لیکن مولانا کے زور بیان و انشا اور قدرتِ بلاغت کلام کا کمال یہ ہے کہ انہوں نے خواہ کوئی نکری خیال نہیں سے نیا ہد لیکن اس کو اس بسط و تفصیل سے اور مدل و مبرہ میں بیان کریں گے کہ اس کفر کے باقی اور موجہ ہی نظر آئیں گے۔

شروع شروع میں جب مولانا کی کتاب «ترجمان القرآن» چھپ کر ائم توجیہ اکر پہلے سستد قع تھی جہاں عام طور پر اس کو ہاتھوں ہاتھ دیا گیا اور سراہا گیا مسلمانوں کے ایک بٹنے میں اس پر سخت تنقید اور نکتہ چینی بھی ہوئی۔ جو لوگ چار پانچ صدیوں سے اجتہاد فکر سے صورم ہو کر تعلیمِ محض اور جمودِ ذہنی کی نندگی بس رکر رہے ہوں ان میں مولانا ابوالکلام آزاد ایسے مجتہذ فکر کا پیدا ہو جانا ان کے بیان کا باعث ہی ہو سکتا ہے۔ چنانچہ ترجمان القرآن پر تنقیدیں ہو گئیں اور بہت زیاد تک اخبارات اور رسائل میں یہ سلسلہ پڑا رہا۔ اگر ان تمام تنقیدوں کا تجزیہ کیا جائے تو ان تنقیدوں کا ماحصل صرف یہ ہے جیزیں میں گی۔

۱۔ مولانا نے ترآنی حقائق کا بیان اور آیات کی تفاسیر میں بالکل قرآنی اسلوب کی پیری کی ہے یعنی جہاں قرآن میں کوئی حقیقت مطلق ہے مولانا نے جبی اس کو اس طرح بیان کیا ہے اور جو حقیقت مقید بیان کی گئی ہے مولانا نے جبی اس کی رعایت رکھی ہے اس اسلوب سے ان لوگوں کی فکری تربیت ہوتی ہے جو قرآن کو فقہ و کلام کی فرقہ بندیوں سے بلند و بالا ہر کر پڑھتے ہیں لیکن جن دماغوں پر قبیل مکاتب خیال کا اس تدریجی ہے کہ وہ ان سے الگ ہو کر کسی بات کو سچ ہی نہیں سمجھتے ان کو یقیناً مولانا کے اسلوب و نزدیک نظر سے اختلاف ہزنا پا ہے۔

۲۔ دوسری اعتراض یہ تھا کہ مولانا نے تفسیر بالا سے کام لیا ہے جس کی حدیث

میں مذمت آئی ہے لیکن یہ اعتراض بھی صحیح نہیں ہے کیونکہ جہاں تک مولانا کی تفسیر کے آخذ کا سوال ہے ان کی نسبت مولانا نے خود کو یہ دیا ہے کہ :

«پہلے اس کی تفسیر صحابہ و تابعین کی بحایا ت میں ڈھونڈو۔ پھر بعد کے مغرب کی طرف رُخ کردا درد نسل کا مقابلہ کرو صاف نظر کے لگا کہ صحابہ و مسلم کی تفسیر میں معاملہ بالکل واضح تھا۔ بعد کی دیتہ سنبھیوں نے اسے کچھ سے کچھ بنا دیا اور اب ابھا اُپر پیدا ہو گئے۔

اس جبارت سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ مولانا نے جو کچھ لکھا ہے اس کا اصل مصائب و سلوٹ کے ہاں ضرور موجود ہے اور محض ایجاد بندہ نہیں ہے جہاں تک تفسیر بالا سے کا تعلق ہے خود مولانا اس کے متعلق لکھتے ہیں،

«اشکال و موانع کا بڑا دروازہ تفسیر بالا سے کھل گیا جس کے اندر یہ سے صحابہ و سلف کی بوسیں لرزتی رہتی تھیں یہ

یہ کہ مولانا کا ناطقہ نظر سمجھنے میں کوئی گلک باتی نہ ہے۔ فرماتے ہیں،

«تفسیر بالا سے کا مطلب سمجھنے میں لوگوں کو لغزشیں ہوئی ہیں۔ تفسیر بالا سے کی مانافت سے مقصود یہ تھا کہ قرآن کے مطالب میں عقل و بصیرت سے کامنہ لیا جائے کیونکہ اگر یہ مطلب ہو تو پھر قرآن کا درس و مطالعہ سی بے سور ہو جائے۔ حالانکہ خود قرآن کا حال یہ ہے کہ اول سے آخر ک تعلق و تکرار دعویت ہے۔

اور ہر جگہ مطالبہ کرتا ہے کہ *أَنذِيَتْ بِرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَهْلِهِ* دراصل تفسیر بالا میں رائے لنفی معنی میں نہیں سے بلکہ اسے مصطلوں شارع ہے اور اس سے مقصود ایسی تفسیر ہے جو اس لیے مذکو جائے کہ خود قرآن کیا کہتا ہے بلکہ اس لیے کی جائے کہ ہماری کوئی ہمارا ہوئی لے کیا چاہتی ہے اور کس طرح قرآن کو کھینچتا ان کر اس کے مطالبہ کر دیا جاسکتا ہے۔»

اس بنا پر مولانا کو متادل اور مرد بہ تفسیر دل سے جو مکایت ہے ۹ یہ ہے کہ: "جس مقام کی تفسیر ہیں مستعد اقوال موجود ہوں گے وہاں اکثر اسی قول کو ترجیح دیں گے جو سب سے زیادہ مکروہ اور بے محل ہو گا جو اقوال نقی کریں گے ان میں پہتر قول موجود ہو گا لیکن اس کو نظر انداز کر دیں گے ۹

مولانا کی مندرجہ بالا عبارتوں سے صاف معلوم ہو جائے ہے کہ ان میں اور دوسرے مفسرین میں جو راہوں کا اختلاف ہے اس کا معنی کیا ہے؟ اس بنا پر اگر بعض طنقوں میں مولانا کی تفسیر پر نکتہ مبنی ہوئی تو وہ ہرگز خلاف توقع اور محل تعبت نہیں ہے۔

توجہان القرآن، قرآن مجید کی تفسیر ہی ہے اور ترجمہ بھی اب تک اپنے بوکہ پڑھا تفسیر سے متعلق تھا۔ اب چند باتیں ترجمہ کی سبست مُن لیجیے۔ یہ نظر ہے کہ ایک زبان سے کسی دوسری زبان میں ترجمہ کر لے کا مقصود ہے اور یہ ہے کہ جو لوگ اصل زبان سے واقع نہیں ہیں وہ ترجمہ کے ذریعہ اس عبارت کا مفہوم و مطلب بھی باقی گرم طور پر قرآن کے جو ترجمہ آئندوں میں پائے جاتے ہیں ان سے یہ مقصود حاصل نہیں ہوتا۔ یہ نہ کہ ترجمہ لفظی بلکہ تھت اللختی ہیں اور ان سے مقصود اخذ کیا ہر شخص کے بس کی بات نہیں۔ اس تھم کے ترجمہ کے بخلاف مولوی نفسی احمد رہلوی نے ترجمہ قرآن ہیں دلی کی بولی ٹھوکی کو اس درج دخل دیا کہ بعض تفاسیات پر قرآن کا تجید کی اور ثقابت بعروج ہو گئی۔ لیکن مولانا نے وہ راہ اختیار کی اور نہ یہ بلکہ ایک طرف تو قرآن کی حقیقت اور ثقابت کا پہلا خالی بحکمت ہیں اور ایسا کوئی نظر نہیں آئے جو قرآن کے صریح ثناہت سے فرو ترجمہ دوسری جانب ترجمہ کی ترتیب اس طرح قائم کی جئے کہ ایسی رضامت میں کوئی کامیابی نہیں۔ لیکن عالم کی طرح ایک عالم اردو خواں میں اس سے بعدی طرح استنادہ کر سکتا ہے پھر مولانا نے صرف ترجمہ پر اکتفا نہیں کیا ہے بلکہ جامیانہ وہیں کامیاب انسا فہر ہے جن میں مطابق قرآن کی تفسیر و تریف کا گئی ہے۔ قرآن میں جو مطلب یا حکم جملہ حاصل کی تفسیل کیا ہے تاکہ قرآن کا اصل مطلب بخوبی میں کوئی دشواری نہ ہو اور جہاں جہاں قرآن کے کسی مطلب کو واضح کرنے کے لئے دلائل و شواہد کی ضرورت نہیں دہاں روکنی دشواہد ہیں۔ اس طرح یہ ترجمہ بجا سے خود مستقل افادیت کا حامل ہے۔ اگر کوئی

شخص تفسیر کا مطالعہ نہ بھی کر سے تو نفسِ ترجمہ اور اس پر جو نوٹس ہیں ان کی مدد سے قرآن کے مطالب کو سمجھ سکتا ہے۔

پھر ترجمہ اور تفسیر اور چیزیں نہیں بلکہ مولانا کے نام نہ بھی مفہامیں کی ایک نمایاں خصوصیت جو پرشایدِ عام لوگوں کی نظر نہیں، یہ ہے کہ ان سب میں مولانا کا اسلوبِ بیان دہی ہے جو قرآن کا ہے یعنی جیسا نہ ہے نے کے ساتھ ساتھ خطیباً نہ بھی ہے اس میں وصیتی ہے اور و دعیدِ بھی تبیشِ بھی ہے اور امدا نہ بھی۔ کہیں وہ نیمِ جاں فراہم ہے اور کہیں برقِ صاعقہ تکن۔ اس لیے تدریتی طور پر اس کا اثر ہوتا ہے اور قادی میں بھی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے مولانا کا یہ طرزِ ارادتی اسلوب بیانِ اُن کے ہر زندہ بھی مسخر میں نمایاں ہے لیکن جہاں تک ترجمانِ القرآن کا تعلق ہے تو شرابِ مواتتہ بلکہ سآتشہ ہو گئے ہے اور اس لیے غالب کا یہ شر اس پر پوری طرح ملائی آتا ہے۔

ذکر اس پری دش کا اندھہ پر بیان اپنا  
ان گیارہ قب آخہ عطا ہو رازِ داں اپنا

# مولانا ابوالکلام کی مذہبی ترندگی

مولانا ابوالکلام آزاد کے انتقال کے بعد حکومتِ پنجاب کے سرکاری مہنامہ "آجھی" (نئی دہلی) کا آزاد فنبر شائع ہوا تھا جس کے باہرے میں صدق جدید" (جلد ۹ فنبر ۱۹۵۹ء اکتوبر ۱۹۵۹ء) میں صفحہ پر ایک مراسلہ شائع ہوا تھا جس میں یہ شکایت کی گئی تھی کہ "... بکی مضمون سے اس بات کا پتہ نہیں چلتا کہ اتنا بڑا اعلانِ الدہر مسح و شام کی پانچ نمازوں میں سے کتنے وقت نماز پڑھتا تھا اور کیا اہتمام کرتا تھا۔۔۔ بہلیقین کرنے کو جی نہیں چاہتا کہ اتنا بڑا عالم سے سے نمازوں رکھتا اور پڑھتا ہی نہ ہو اور اس کے مسح کے اوقات تلاوت قرآن سے یکسر عاری ہوں۔ اگر ایسا نہیں ہے اور خدا کر کے کیا یہ ہو جیسا موصوف کی زندگی کے مہمی مسولی و اقدار کو لکھا گی ہے، ان مذہبی معاملات کو نظر نہیں کرنا، قرآنِ العاق نظر نہیں آتا: اس مراسلے کے اختام پر "صدق" کی طرف سے حسب ذیل نوٹ درج کی گی،

"مزید حیرت اس لیے کہ اس آزاد فنبر میں لکھنے والے بعض مذہبی لوگ بھی ہیں۔۔۔ مثلاً مولانا سید احمد حکیم را بادی یا مہر صاحب لاہور، بکاش کوئی صاحب خصوصی اہمیت نہیں سے تسلی رکھنے والے اپنی فسرداری پر اس خلاکو پر کریں؟"

مولانا دریا بادی کا یہ نوٹ مولانا اکبر بادی کے ایسہ مراسلہ کا باہت ہوا تھا (عبداللطیف علی)۔

---

"سیرت النبی قرآن مجید کی روشنی میں" بڑا عمدہ مقالہ تکل رہا ہے، اللہ کی شان ہے، روایتی اور جلدی میں بھی اس قدر مفید اور جامع مقالہ آپ کے قلم سے نہ کیا گی۔ خالص  
فضل اللہ یا ملیتہ من یشاع!

"صدق" (مورخ ۱۹ اکتوبر ۱۹۵۹ء) میں، اس کے صفحہ پر آزاد فنبر میں ایک فروگذاشت کے عنوان سے جو مراسلہ چھپا ہے، اس پر اپنے جو نوٹ لکھا ہے چونکہ

اسی میں اس خاکسار کا بھی نام ہے، اس بھی صرف یہ ہے کہ مولانا ابوالکلام آزاد کی پرائیویٹ زندگی مدد رجہ پر گا سر ارتقی، وہ ملاقات کے بیٹے ڈرائیور روم میں آجائے تھے، ورنہ اپنے کمرے میں بند رہتے تھے، جہاں بڑے سے بڑا ان کا دوست بھی نہیں جا سکتا تھا۔ بعض معتبر رادیویوں سے معلوم ہوا ہے کہ مولانا اپنے کمرے میں زیادہ تر وقت مطالعہ میں صرف کرتے تھے۔ قرآن مجید سے ان کو پڑا اشفق تھا، وقت بے وقت اس کو اٹھایا اور جھوم جھوم کر پڑھنا شروع کر دیا۔ بسا اوقات ایک ہی آیت کو بار بار پڑھتے اور ہر مرتبہ آواز کے ساتھ ان کی برعی نشست بدل جاتی تھی۔ مولانا اپنے اور ذاتی مسائلات میں جو اخخار سے کام لیتے تھے، وہ تو یہ ہی تھے، عبادت کے معاملات میں خصوصاً بہت زیادہ اخفاہ کرتے تھے۔ اور ان کی اس طبیعت کی وجہ سے کسی کو اس بارے میں خود ان سے کچھ دریافت کرنے کی ہمہت نہیں ہو سکتی تھی بہر حال لکھنے میں جب پہلی مرتبہ نہیں چند روز کے لیے کلکتہ گی تھا تو ان دونوں میں مولانا منی میقیق الرحمن صاحب لٹھانی کی بیعت میں دو مین بار مولانا کی خدمت میں بھی حاضری کا موقع ملا تھا۔ اس وقت میں نے دیکھا کہ بات چیت کرتے کرتے اگر مغرب کی نماز کا وقت ہو گی ہے تو مولانا نے فوکر کو آواز دی۔ اس نے جانماز سے کرچھا دی اور مولانا جس حالت میں بیٹھے تھے، اسی حالت میں کھڑے ہو کر نماز میں شریک ہو گئے، یعنی وہ تو نہیں کرتے تھے، یہ گویا اس کی حلا تھی کہ صدر کی نماز پڑھنے ہوتے ہیں اور با وضو ہیں۔ ان نمازوں میں وہ ہمیشہ مولانا منی میقیق الرحمن صاحب کو امام بناتے تھے۔ کیونکہ مولانا منی صاحب موصوف کے حسن قرأت و صوت کے بڑے مدار تھے اور ان کی محنت مغارج کی بڑی تعریف کرتے تھے۔ فرم نماز کے بعد میں نے دیکھا ہے، دو رکعت سنت لمال خشوع و خضوع سے پڑھتے اور تقریباً دس بارہ منٹ میں اہمیں ختم کرتے تھے، اس کے بعد صوفے پر آنکھ بند کر کے بیٹھ جاتے تھے جیسے کوئی مراقبہ کر رہا ہو، دس پندرہ منٹ بعد آنکھ کھو لتے اور پھر گفتگو شروع کر دیتے۔

لہ یہ معتبر رادی جمیعتہ مدارے ہندے تعلق رکھنے والوں کے سوا کوئی اور نہیں ہو سکتے۔

(فترب)

قہقہ۔ مگر یہ گفتگو بہکی اور دمدم آواز میں ہوتی تھی۔

مولانا اگر سفر میں ہوتے یا کسی میلنگ میں شریک ہوتے تھے، تو ایسے موقع پر جمیع بین الصالوٰتین، کرتے تھے۔ لیکن مرتبہ اس پر گفتگو ہوئی تو فرمایا: «امام بخاری تو بلا کسی وجہ کے بھی: جمیع بین الصالوٰتین، کو جائز قرار دیتے ہیں، میں تو صرف عذالت فرورت، ہی اس پر عمل کرتا ہوں۔

اس سلسلہ میں یہ واقعہ بھی آپ کی دلچسپی کا سبب ہو گا کہ پانچ چھوٹے برس کی بات ہے۔ ایک دن شام کو مولانا نے ایک مشہور منکر عذالت شاہنشہ، جو مولانا کے بیان آمد درفت رکھتا تھا، اس سے فرمایا کہ... صاحب! میں چاہتا ہوں کہ عذالت کے وجود پر ایک مرتبہ میں کھل کر آپ سے بات چیت کروں، پھر پاہے آپ نایں یا نہ نایں، مگر میں اپنا فرض ادا کر دوں گا، چنانچہ دوسرے دن صبح کے نوبجے کا وقت مقرر ہوا، یہ شاعر اپنے دوستان میں کوستوں کے ساتھ مولانا کی کوئی پرہیز نہیں۔ جمعیت علماء کے بعض حضرات کو اس کا علم لے گئی تھے۔ یہ رمضان کا مہینہ تھا اور سخت گرمی پڑ رہی تھی، مولانا روزے سے تھے مگر بایں ہمدرضا فاضی سجاد حسین صاحب صدر مدرس مدرسہ عالیہ نقشبندی، دہلی، جو خود اس جلس میں شریک تھے، ان کا بیان ہے کہ مولانا نے دو گھنٹے تک وجوہ باندی پر اس قدر فاضل از تقریر کی کہ سب لوگ دم بخود تھے۔ دلائل سب کے سب تکلی اور فلسفیات نہ تھے اور رواتی اور فصاحت و بیانات کا تو کہنا ہی کیا ہے، فاضی صاحب موصوف جو خود حبیتہ عالم ہیں، فرماتے تھے کہ مولانا کے تجویز علمی کا صیغح اندازہ اس وقت ہدا اور پتہ چلا کہ ان کا مستحضر علم بھی کس قدر گیقی ہے۔

**صدق:**

مکتوب گرامی کا آخری جز قرائی میں ستبعد نہیں اور بہت آسانی سے قابلیتیں ہے۔

لہ اشارہ صاف جو شیع آبادی کی طرف ہے (مرتب)

مرحوم مولانا کی خوش تقریری میں کہے شبهہ ہو سکتا ہے یہ دوسرے مسئلے کی طرح وہ وجود  
بازی پر بھی یقیناً بہت اچھی تقریر کرتے تھے، اور ضرور انہوں نے کی ہو گی، باقی ذاتی میں  
زندگی سے متعلق جو روشنی اس مکتب میں ڈالی گئی ہے، وہ بیشک بہتوں کوئی معلوم ہو گئی  
ایک مسلمان پر سے جو بھی الزام دفعہ ہو سکیں یا لیکے ہو سکیں، اس سے بڑھ کر خوشی کی  
بات اور کیا ہو سکتی ہے؟

(صدقی جدید تکفیر، ۱۹۵۹ء صفحہ ۵)

---

لہ مولانا دریا یادی رمیز صدقی ہدیہ کا یہ نوٹ اس دور کا ہے جب مولانا آزاد سے رجیش دلیں  
کسی قدر باقی تھی۔ بعد میں مولانا سے متعلق اپنے بڑے یہ کی مددوت اور خدا کے حضور عز و جل سے تو  
انہوں نے اسلامی سیرت کی جو شال قائم کی، اس نے خود ہی ان کی مظلومت کا فیصلہ کر دیا (مرتب)

# افادات حضرت شیخ الہند

اصل بات یہ ہے کہ علماء کے ہمیشہ دو طبقے رہے ہیں۔ ایک وہ جو درس و افتخار کی چیز اور دیواری اور غواہ را حکام کے حصار میں مقید و محدود رہے اور عوامی زندگی سے کبھی کوئی واسطہ نہ رکھا اور ملکی و قومی مسائل کو سیاست کا ہم دے کر ان سے بختیب اور دامن کشان رہے۔ ان کے برخلاف ایک دوسرا طبقہ تھا جو علم و فضل اور تقویٰ و طہارت کے اعلیٰ اوصاف سے مزین ہونے کے ساتھ ملکی و قومی مسائل و معاملات اور عوام کی زندگی سے دلچسپی لینے کو اپنادینی وظیفہ سمجھتا تھا۔ غالباً ہر ہے، ایک انسان سب سے الگ تھا جو کوئی تہبی میں زندگی بسرا کرتا ہے تو معاشر قری مسائل کے بارے میں اس کا نقطہ نظر تنگ اور کوتاہ بینی کا صید زبون ہوتا ہے۔ لیکن جو شخص سوچ لائف کا عادی ہے، اس کے نقطہ نظر میں تو سیاسی توسعہ ہوتا ہے جسے مام اصطلاح میں روشن خیالی کہتے ہیں۔ یہی وہ فرق دامتیاز سے ہے معاشر قری مسائل کے متعلق علماء کے مذکورہ بالا و طبقوں کے طریق فکر و نقطہ نظر میں پایا جاتا ہے.....

حضرت شیخ الہند نے مکتبہ تکریلی الہی کے حقیقی اور اعلیٰ ترجمان کی ہمیشہ ملک کی سیاست سے دلچسپی لینی شروع کی اور استخلاص وطن کی غرض سے ایک عظیم انقلابی تحریک کی تاسیس کی۔ تو غالباً ہر ہے ایسی کوئی تحریک برا در ان وطن کے اشتراک و تعاون کے بغیر پروان نہیں چڑھ سکتی تھی۔ چنانچہ آپ نے یہ تاحد محاصل کیا اور اس میں اپنی وسعت تسلیب کا انہیمار یہاں تک فرمایا کہ کابل میں جو عارضی حکومت اس تحریک کے ماتحت بنی اس کا صدر راجہ مہمند رپتا اپ کو بنایا۔ ارباب مدرس و خالقاء کی قدرت و جیلت کے برخلاف ایک عظیم انقلابی رہنمہ ہونے کے باعث حضرت شیخ الہند کے تکمیلی توسع پیدا ہو گیا تھا، اس کا اندازہ

اس واقوئے ہو سکتا ہے کہ جب ایک مرتبہ کسی نے کہا، "حضرت آپ "الہلal" اس ذوق شوق سے پڑھتے ہیں، حالانکہ اس میں تصاویر ہوتی ہیں اور اس کا ایک طیر (مولانا الکلام آزاد) مقتصر بھی نہیں ہے" تو حضرت شیخ العہد نے قورآن شعر پڑھا۔

کامل اس فرقہ زہاد سے اٹھا نہ کوئی  
کچھ ہوتے تو یہی رندان قدح خوار ہوئے

اور یہ فرمایا:

"میں الہلal" کیوں نہ پڑھوں کہ یہ سپلائر سالہ ہے جس نے ہم کو جہاد کا سبق  
یاد لایا ہے جو ہمارا فریضہ تھا اور ہم اسے محبوں چکے تھے" ایک مرتبہ اسی قسم کا ذکرہ تھا کہ حضرت شیخ نے ذوق کا یہ شعر کسی قدر تعریف کے  
ساتھ پڑھا۔

ذوق جو مدرسون کے بگڑے ہوئے ہیں ملا  
مالا میں انہیں لے آؤ، سورجائیں گے!

رامہنامہ" بربان "دلہی ہجوم ۱۹۸۰ء، ص ۳۵

۱۰۷



نظرت

۴۸

## مُرکبِ مارا خدگاٹِ آخریں

وَلَهُ سَرَا! ابھی حضرت شیخ رحمۃ اللہ علیہ کی جدائی کا غم تازہ ہی تھا اور امتدادِ روزگار کا مریم اس غم کی جراحت سامانیوں کو کم نہیں کر سکا تھا کہ اچانک مولانا ابوالکلام آزاد کی وفات حسرت آیات کا سانحہ جاں گدا زمیش آگیا۔ اِنَّا لِلّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِحُونَ۔ خامہ انگشت بدنداں کے اسے کیا لیکھے۔ ناطقہ سر بگردیاں کے اسے کیا کیے۔ عالم پیرویہ بیان میں لوگ کہتے ہیں کہ مولانا علوم جدیدہ کے مُبصر عالم تھے، سحر طرز انسا پرواز، بلند پایہ ادیب۔ جادو فشاں خطیب تھے۔ فہم و تہذیب، ذہانت و فطانت اُن کے اوصاف و کلامات طبعی کا تکمیلہ ذریں تھے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ سب عنوانات مولانا کی اصل شخصیت کی ترجیحی اور عکاسی سے قاصر ہیں وہ بذاتِ خود ایک تاریخ تھے اور تاریخ ساز بھی، وہ مستقل ایک عہد تھے اور عہد آفرین بھی۔ انہوں نے اپنے دماغ اور زبانِ قلم سے ایک عہد پیدا کیا جس کی ہمہ گیری اور وسعت کا یہ عالم تھا کہ اُس سے مذہب بھی متاثر ہوہا اور ادب بھی۔ سیاست بھی اُس سے اڑپذیر ہوئی اور تہذیب و ثقافت بھی۔ اُن کا قلم ابڑے ہاراں بھی تھا اور بر ق شر فشاں بھی۔ علم و حکمت اور شعروادب کے میدان کی طرف نکل گیا تو فروغِ نظر اور ایمان و تلقین کے لار و گل کو پیغام نشوونما دیا گیا، اور جیلیں میدانوں کو گل و گلزار نہا گیا۔ اور اگر اُس نے مذہب اور سیاست کی طرف رُخ کیا تو فکر و نظر اور اساس و شعور کی دنیا میں لے شیخ الاسلام مولانا یہید حسین احمد عفی رحمات (۵ دسمبر ۱۹۴۵ء)

طوفان بر پا کر گی، جو گوشہ نشین تھے وہ اس آواز کو سن کر گھروں سے نکل پڑے، جن پر  
غلائی کی غفلت و مدھوشی کا قسلط تھا وہ جو شو و دلو لہ عمل سے سرشار ہو کر زندگی کا ایک  
نیا خون اپنی رگوں میں دوڑتا ہوا محسوس کرنے لگے۔ وہ ہر ہنگام اور ہر ہنگام میں پہنچا اور ہر  
بگڑ صد اہم اور میر عفضل ہو کر رہا، مذہب، سیاست اور ادب، تہذیب اور معاشرت ان  
میں کوئی منزل ایسی نہیں ہے جس کی طرف اُس نے رخ نکیا ہو، اور اُس میں اپنے اجنبیا  
و تحقیق، سنجیدہ فکر اور نظر بلند کے لازموں کی تکوش نہ چھوڑ گیا ہو۔

ایک شخص آج کل کے رسمی طریقہ تعلیم سے نا آشنا ہونے کے باوجود مغض اپنی خدراواد  
غیر معمولی ذہانت و فطانت اور ذاتی مطاعتہ تحقیق سے کس قدر اونچا ہو سکتا ہے، مولانا  
اُس کی بہانہ میں اور دلیل روشن تھے اور اس طرح کی عبرتی (

کی مثالیں دنیا میں کم ہی ملیں گی۔ چنانچہ جس طفیل نو خیز نے ہارہ، تیرہ برس کی عمر میں اُردو  
کی اخبار نویسی سے اپنی زندگی شروع کی تھی وہ نوجوانی میں ہی اس قدر بلند اور سرفراز ہو گیا  
کہ جس عفضل میں سن ریڈہ ملک کے اکابر و زمادیک بامیختہ تھے وہاں بھی وہ کرسی  
صدارت پر ممکن نظر آتا تھا، اکابر علماء نے اُس کو ”امام الہند“ کہا۔ ملک کی سب سے  
بڑی سیاسی جماعت کا نگر اس نے تحریک آزادی کے سب سے زیادہ نازک نور میں  
اُسی کی قیادت میں جدوجہد کی آخری منزل میں طے کیں اور پھر آزاد ملک میں سب سے  
پہلا مرکزی وزیر تعلیم بھی وہی بنا۔ یہ ایک محلہ تو محض رسمی طور پر تھا ورنہ اُس کا نام  
تہذیب و فہم ملک کی تمام سیاسی گتھیوں ہی کے سلجانے میں مصروف رہا۔ چنانچہ آج یہ  
شخصیت ہم میں موجود نہیں ہے تو ہر طبقہ اور ہر گروہ میں اُس کا ماتم پاہے، علماء و رہے  
ہیں کہ اُن کا سرتاج مأٹھ گیا، علوم و فنون کے ماہراشک فشاں ہیں کہ ایک عظیم الشان  
اسکالر جاتا رہا۔ وزیر اعظم نہرو ماتم کناب میں کہ اب مشورہ اور رائے کس سے لیں گے۔  
وزیر داخلہ پنڈت پنڈت کو ملاں ہے کہ مولانا کی وفات ملک کے لیے مہاتما گاندھی  
کے بعد سب سے بڑا حادثہ ہے خور کرنا پاچا ہیے کہ کسی ایک شخصیت کے جامع اور  
ہمہ گیر ہونے کی دلیل اس سے بڑھ کر اور کیا ہو گی کہ ہر شخص بالتفہیق مذہب و ملت اپنے

خاص نقطہ نظر اور نتائج طبع کے ماتحت اُس کی مجموعہ کمالات و اوصاف سمجھے اور اُس کی وفات پر اٹک فشاں و گریہ کننا ہو۔

اگرچہ ملک کی آزادی کے بعد سے مولانا گوشه فشیں ہو گئے تھے، اور عوام سے الاط  
باقی نہیں رکھا تھا لیکن اُس کی وجہ اُس کے سوا کچھ اور نہیں تھی کہ مولانا اس بات کا  
یقین رکھتے تھے کہ ملک کے خاص حالات میں ان کا پبلک میں آنا اور تقریبیں کہنا کوئی  
معین تجھ پر اہمیں کر سکتا بلکہ اُس سے تھوڑے ہیت نقصان ہی کا خطرہ ہو سکتا ہے۔

اُس نے ملک کی خدمت کا صحیح اور درست طریقہ پر ہی ہے کہ خاموشی کے ساتھ ملک  
کی تعمیری خدمات انجام دی جائیں، اور اس سلسلہ میں پنڈت نہرو کو زیادہ سے زیادہ  
تو قوت ہم سہنپاٹی جائے، اور اپنے صحیح مشوروں سے آن کی مدد کی جائے۔ چنانچہ اُس  
سیاست پر وہ آخر وقت تک عمل پیرا رہے۔ جو کچھ ان کو کہنا ہوتا تھا وہ پنڈت نہرو  
سے کہلاتے تھے، اور جو کچھ انھیں کرنا ہوتا تھا پنڈت جی سے کہاتے تھے۔

مولانا کے کیکڑ کی یہ بھی بڑی اہم خصوصیت تھی کہ آن کو اپنی زبان اور دل و ماغ  
پر غیر معمولی قدرت حاصل تھی۔ خود آن کے بقول انھوں نے سالہا سال کی مشق کے  
بعد اپنے اندر یہ کمال پیدا کر لیا تھا کہ کسی کی درج و ذم کا آن پر مطلق کوئی اثر نہ ہوتا  
تھا اور ہمیشہ اپنی صوابیدی کے مطابق کام کرتے تھے۔ جب بوئیتے کی ضرورت ہوتی  
تھی تو بھرپور تقریر کرتے تھے اور حسب بولنے کو مضر جانتے تھے تو بالکل چپ سادھ  
یلتے تھے۔

مولانا کے سیاسی خلافین نے برا بھلا کہنے میں کون سی کسر اٹھا کر کی تھی لیکن  
سب جانتے ہیں کہ مولانا کی پیشانی پر عینظ و غضب کی ایک شکن بھی نہیں پڑی۔ اور کہی  
خلوت میں بھی کسی بڑے سے بڑے مخالف کا ذکر بدی کے ساتھ نہیں کیا اور صرف  
پھی نہیں بلکہ اپنی موجودگی میں کسی کو ایسا کرنے کی اجازت نہیں دی، شرافت نفس  
کا یہ عالم تھا کہ زبان کبھی غش اور گنڈے لفظ سے آشنا نہیں ہوئی۔

غیر و خود داں ہی پا یے کے تھے کہ والد مرحوم کی استخوان فروشی ہرگز کو اہمیں

کی حالت اس ذریعے سے بلاکسی محنت و مشقت کے لاکھوں کا سکتے اور ایک دیسی و متمول طبقے کے مرشد روحانی بن سکتے تھے۔ مولانا پر سخت قسم کی عسرت و تنگ دستی کے دور میں آئے۔ لیکن کیا مجال کر زبان کسی کے سامنے انہاڑ احتیاج کے نگ سے آکو دہ ہوئی، گو، یہ وہ اخلاقی اوصاف ہیں جو اس زمانے میں علماء اور مشائخ اور عباد و صلحاء تک میں عموماً ناپید میں پھر اور لوگوں کا توکہنا ہی کیا ہے۔

جہاں تک مسلمانوں کا تعلق ہے مولانا اکابر و زعامتی امت کی پرانی نسل کی آخری یادگار تھے، اس لیے مولانا کی وفات ایک شخص اور ایک بڑے آدمی کی موت نہیں بلکہ پورے ایک عہد، ایک دور، ایک قرن کی موت ہے۔ مسلمانان ہند کی تاریخِ عہد و عرض کا ایک بابِ ختم ہو گیا۔ بن سدار ہے نام اللہ کا «کل شئی هالک الا ویجهہ» اس دنیا کی ریت ہی ہے۔ جو آیا ہے اس کو جانا ضرور ہے۔ «رحمہ اللہ رحمة واسعة»  
(برہان، دہلی - مارچ ۱۹۵۸ء)

# تصنیفات آزاد اور ساہتیہ کادیمی

خوشی کی بات ہے کہ حکومت ہند کے ادبی ادارہ ساہتیہ اکادمی نے مولانا ابوالکلام آزاد کی تمام تحریریوں - کتابوں اور خطبوں کو چھانپنے کا ایک پروگرام بنایا ہے، اور اس مقصد کے لیے ایک کمیٹی بنادی ہے جس کے صدر ڈاکٹر ڈاکٹر حسین ہیں، ڈاکٹر صاحب کے علاوہ اور جو حضرات اس کمیٹی کے ممبر ہیں وہ بھی اردو زبان کے جانے پہنچانے والے قلم اور ادیب ہیں لیکن چونکہ مولانا ابوالکلام خواہ اور جو کچھ بھی ہوں اصلًا ایک عالم دین ہی تھے۔ اسی حیثیت سے انہوں نے پلیک لائف شروع کی، اور اسی حیثیت کے ساتھ میں وہ بعد میں سب کچھ بنے۔ اس بناء پر مولانا کا سر باریہ تحریر زیادہ تر مذہبی مضامین پر مشتمل ہے۔ پھر چوپ کہ مولانا نے مختلف وجوہ و اسباب سے یہ مضامین زیادہ تر اپنے حافظ پر اعتماد کر کے لکھے ہیں، اس لیے ان میں جو اے یا تعبیر کی بعض غلطیاں بھی ہو گئی ہیں چنانچہ کتاب ترجمان القرآن جو مولانا کی تصنیف ہے میں ایک شاہکار کی حیثیت رکھتی ہے وہ بھی غلطیوں سے خالی نہیں اور بعض غلطیاں تو علمی اعتبار سے بڑی فاحش ہیں مثلاً سورہ فاتحہ کی تفسیر میں "مالک یوم الدین" کے ماتحت مولانا نے عربی کا یہ شعر نقل کیا ہے۔

ستعلمه لیلی ای دین تداینت دای خریم فی التقاھی عزیزیہا  
اس شریں مولانا نے "دین" کے لفظ کو بکسر الدال پڑھا ہے حالانکہ صحیح فتح الدال ہے اور "قرآن" کے معنی میں ہے چنانچہ "تداینت" "تخریم" اور "تقاھی" ان سب لفظوں سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے، اس بناء پر یہ نہایت ضروری ہے کہ جہاں کہیں اس طرح کی غلطی ہو اس کی تصحیح کر دی جائے یا کم از کم فٹ فٹ میں اس کی طرف اشارہ کر دیا جائے۔ اس مقصد کے لیے ضروری تھا کہ کمیٹی میں مولانا حافظ الرحمن

یا مولانا علیق الرحمن چیزے ایک دو عالموں کو بھی شامل کیا جاتا۔ تاکہ مولانا کے مذہبی محسنائیں کی ترتیب و تہذیب اور ان کا اڈنگ خاطر خواہ طریقے پر ہوتا۔ غالباً کمیٹی کو اس بات کا اختیار ہے کہ وہ تعاون کے لیے اگر ضرورت سمجھے تو دو ایک ناموں کا ممبروں میں اضافہ کر سکتی ہے اگر واقعی ایسا ہے تو ہم کو امید ہے کہ کمیٹی ہماری مخلصانہ گزارش پر توجہ کرے گی۔

(برہان، دہلی۔ ہجوم ۱۹۵۸ء)

# مولوی عبد الحق اور مولانا آزاد

دنیا جانتی ہے مولانا ابوالکلام آزاد کی زندگی میں لوگوں نے اخیں کیا کچھ نہیں کہا۔ ان پر کیسے کیسے طوفان بوجڑے کئے، کیسی کیسی تہمتیں لگائی گئیں، اور کس کس طرح کی نازیبا ہاتیں آن کی نسبت مشہور کی گئیں۔ لیکن مولانا علم و فضل کے اعتبار سے جتنے بڑے انسان تھے۔ و سعیتِ ظرف، عالی حوصلگی اور شرافت نفس کے لحاظ سے بھی بہت اونچا مقام رکھتے تھے، اس لیے انہوں نے خلوت اور پرائیویٹ میلسوں میں بھی کبھی اپنے بڑے سے بڑے مخالفت کا تذکرہ بڑائی کے ساتھ نہیں کیا، اور اگر کسی نے ایسا کوئی ذکر چھپیا بھی تو ہنس کر یا کوئی بلیغ فقرہ کہہ کر اس کو وہیں ختم کر دیا اور بات کو اگے نہیں بڑھنے دیا۔ لیکن لکھنے دکھنے اور افسوس کی بات ہے کہ آن کے بعض مخالفوں نے مر نے کے بعد بھی آن کو معاف نہیں کیا، اور آن کی بہتان طرزی کا سلسلہ اب تک جاری ہے، اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ جس طرح شرافت نفس کی کوئی حد نہیں ہے اسی طرح دناءت طبع کے لیے بھی کوئی قید زمان و مکان نہیں ہے۔

پاکستان کی اطلاع ہے کہ اسلامیہ کالج لاہور کے طلباء کی بزم فروع اردو کے مجلس میں تقریب کرتے ہوئے ڈاکٹر مولوی عبد الحق (بابائے اردو) نے اردو زبان کے ساتھ اپنے والہاں شغف کی داستان بیان کی اور اس سلسلہ میں فرمایا:

”مرحوم مولانا ابوالکلام نے ایک مرتبہ مجھ کو بلا کر کہا کہ میں اردو کی حمایت سے دست بردار ہو جاؤں، ورنہ میرے مکان میں ناجائز چرس یا افیوں رکھ کر مجھ کو پکڑوادیا جائے گا۔“

ہم نہیں بھوکتے کہ اس صریح کذب دافرا کے متعلق کیا کہیں؟ اول تو ہر شخص جانتا ہے کہ یہ بولہجہ، یہ طرزِ گفتگو اور یہ تیور ہرگز ہرگز مولانا کے نہیں ہو سکتے۔ پھر وہ بھی

اردو کی حمایت کے معاملہ میں ۔ کسے ہمیں معلوم کر مولانا کا فضل و کمال، ان کا ادنی انتیانہ اور  
خاص فن جو کچھ بھی ہے اردو میں ہی ہے، وہ عمر ہجر صرف اسی ایک زبان میں لکھتے اور بخوبی  
رسہے، اس بناء پر یہ کیوں کر باور کیا جا سکتا ہے کہ اردو زبان کا ہر قدر دان تو ڈاکٹر  
عبد الحق کی اردو کے لیے انتہائی مخلصانہ اور مجاهد ان سرگردیوں کا مدارج اور معترف ہو  
اور مولانا ابوالکلام موصوف کو اردو کی حمایت سے باز آجانے کی تاکید کریں ۔

نہ صرف مولوی عبد الحق بلکہ ان کی ابھن ترقی اردو سے بھی مولانا کو وہی تعلق خاطر  
تھا جو ایک اردو کے پھے محب اور اُس کے قدر دان کو ہونا چاہیے، چنانچہ کل ہندو رہ  
کانفرنس جو دسمبر ۳۹ء میں ابھن ترقی اردو کے زیر اہتمام و اسٹیام دہلی میں منعقد  
ہوئی تھی اور جس کے صدر نواب مہدی یار جنگ بہادر تھے ۔ اس کی مطبوعہ رپورٹ  
اس وقت ہمارے سامنے ہے ۔ اس رپورٹ کے صفحہ ۷۰ پر مولانا ابوالکلام آزاد کا یہ  
پیغام درج ہے:

”کانفرنس کے لیے پوری کامیابی کی دعا کرتا ہوں۔ اردو چھپائی کے لیے  
ٹانپ کی ضرورت فی الوقت سب سے اہم ہے۔ کانفرنس کو اس کی سفارش  
کرنا چاہیے کہ اردو کے اخبارات و رسائل نئے ٹانپ اختیار کریں۔“  
مولانا نے اس پیغام میں رسمی طور پر کانفرنس کے لیے کامیابی کی دعا ہی نہیں  
کی ہے ۔ بلکہ ایک مشورہ بھی دیا ہے جو اردو چھپائی کی عمدگی اور خوبی کے لیے مولانا  
کے نزدیک بہت اہم اور ضروری ہے ۔ یہ مشورہ دنیا خود اس بات کی دلیل ہے  
کہ مولانا کو اردو کانفرنس کے مقاصد کے ساتھ دلی ہمدردی تھی ۔

علاوہ ازیں کون نہیں جانتا کہ ۱۹۴۷ء میں جب ابھن ترقی اردو (ہند) کا دفتر  
واقع دریا گنخ بر باد و گارٹ ہو گیا تھا اور مولوی عبد الحق اردو کی قسٹ کو اردو دشمنوں  
کے ہوال کر کے پاکستان پلے گئے تھے تو ان حالات میں صرف ایک مولانا ہی تھے  
جنہوں نے ابھن ترقی اردو کی گجری ہوئی عمارت کو پھر کھڑا کیا، اور اس طرح اس  
کو حیات نو گئی ۔ پھر دارالمصنفین اعظم گڑھ ۔ ابھن ترقی اردو علی گڑھ مسلم یونیورسٹی

علی گردھ، ساہتیہ اکادمی نئی دہلی وغیرہ میں بصرف ذر کشیر اردو زبان میں اور اردو کے لیے جو کام ہو رہے ہیں کے خبر نہیں ہے کہ ان سب کاموں میں مولانا مرحوم کی کوشش، توجہ اور دل چپی کو لکھنا بڑا دخل ہے۔

مولوی عبد الحق کو اردو زبان کے ساتھ جو عشق و شغف ہے اور موصوف نے جس طرح تن من درص میں اس زبان کی عظیم اشان خدمات انجام دی ہیں، ان کے پیش نظر وہ بجا طور پر ”بابائے اردو“ کے خطاب کے مستحق ہیں۔ موصوف نے اردو کی خدمت کے لیے جدوجہد، ایثار و قربانی اور بے نفسی و بے لوٹی کا ایک ایسا ریکارڈ قائم کر دیا ہے جو ادب اردو کی تاریخ میں ان کا نام روشن رکھنے کا بائیں ہم موصوف نے اردو تحریک کو ملک میں جس طرح چلا یا اُس کا ایک ناخوشگوار پہلو یہ بھی تھا کہ وہ اردو تحریک کو سیاست سے الگ رکھ کر اس کو جمہوری اور عوامی تحریک کی حیثیت ہے نہیں چلا سکے، چنانچہ اس کا اثر یہ ہوا کہ اردو ہند میں ہندی کی اور پاکستان میں بنگالی زبان کی حریف، سمجھی جانے لگی اور اس ایک غلط فہمی کی وجہ سے آج اردو کو ہند اور پاکستان دونوں ملکوں میں تقریباً ایک ہی قسم کی مشکلات پیش آ رہی ہیں۔ اردو تحریک کا یہ انداز مولانا ابوالکلام آزاد کی رائی ہی ستر اس نظر میں تھا اور تجربات مابعد نے ثابت بھی کر دیا کہ اس معاملہ میں مولانا کی رائے ہی درست تھی۔ اس بنا پر ہمارا خیال ہے اور مولانا نے مولوی صاحب سے صرف اتنی بات کی ہوئی کہ وہ اردو تحریک کو جس ذرگ پر چلا رہے ہیں وہ صحیح نہیں ہے اُس سے اردو کو نقصان پہنچ جائے گا۔ مولوی صاحب نے مولانا کی اسی بات کو اپنے مخصوص انداز گفتگو میں بیان کر دیا ہے، اسی قسم کے موقع کے لیے فرمایا گیا ہے۔ کفی بالمریء کے ذہب اُن یہ حداث بکل ماسمع۔

(برہان دہلی - مارچ ۱۹۵۹)

لہ بابائے اردو نے مولانا پر اس ارذام کی تردید کر دی تھی اور یہ کہ انھوں نے یہ بات ہی نہ کہی تھی۔

# مولانا آزاد اور سید سلیمان ندوی

مولانا شبیلی اور مولانا حامی دونوں ہم عصر تھے اور ایک دوسرے کے علم و فضل کا اعتراف کھلے دل سے کرتے تھے لیکن ان کے انتقال کے بعد خواہ مخواہ شبیلی گروپ اور حامی گروپ کے نام سے ارباب علم و ادب کی دو جماعتیں بن گئیں، اور اس پر بحث کا ایک طویل سلسلہ قائم ہو گیا کہ شبیلی اور حامی میں کس کا مرتبہ اونچا ہے۔ اس بحث اور اس کے متعلقات و لوازم کی وجہ سے جو تخلفیں اور ناگواریاں پیدا ہوئیں، اب تک بہت سے حضرات ان کو فراموش نہ کر سکے ہوئی گے، کہاں بعض حلقوں میں مولانا ابوالکلام آزاد اور مولانا سید سلیمان ندوی رحمۃ اللہ علیہما کے مقابلہ و موازنے کے ایک جدید فتنے نے ملھایا ہے اور اس کی ناگواری اور تخلفی شدت اختیار کرتی جا رہی ہے۔ یہ ظاہر ہے کہ ہر شخص کو تمام معاصر علماء و فضلاء کے ساتھ یکساں عقیدت و ارادت نہیں ہوتی بلکہ اپنے اپنے مذاق و روحانی طبعی کے مطابق کسی سے کم عقیدت ہوتی ہے، اور کسی سے زیادہ اور کسی سے بالکل ہی نہیں ہوتی، لیکن منطق یا معمولات کا یہ کون سا اصول ہے کہ اپنے ہمیروں کی عظمت اس وقت تک ثابت ہی نہیں ہو سکتی جب تک کہ اس کے معاصر کی قیائے علم و فضل کو داندار نہ کیا جائے اور اس پر کچھ نہ اچھائی جائے۔ مولانا ابوالکلام اور سید رضا دونوں اس دنیا سے رخصت ہو چکے ہیں، اس لیے یوں بھی اذکرو ا موتاکم بمحاسنہم کے حکم کے مطابق ضروری تھا کہ اس بحث سے گریزی کیا جاتا۔ بشری کمزور یوں اور کوتا ہی یوں سے کون خالی ہے؟ قرآن میں فرمایا گیا ہے ”إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُدَبِّهُنَ الْسَّيِّئَاتِ“۔ اس لیے سلامت وی کا تفاصیلی ہے کہ خالص علمی تنقید سے قطع نظر جہاں تک ذاتی اوصاف و عادات کے ذکر کا تعلق ہے، اچھائیاں بیان کی جائیں اور برا نیوں سے کف سان کیا جائے۔

ایک معاشرہ، صالح معاشرہ اسی وقت رہ سکتا ہے۔ جب کہ شرافت و انسانیت کے ان مقتضیات کی اس میں رعایت کی گئی ہو۔ پھر لطف یہ ہے کہ ان دونوں مرحومین کے ساتھ بعض حضرات نے مولانا عبدالمadjد صاحب دریابادی کو بھی گھیٹ بلایا ہے اور ان کو بھی مولانا ابوالکلام آزاد کے مقابلے میں کیا جا رہا ہے۔

صورت حال یہ ہے کہ ایک پاکستانی ماہنامہ کے مدیر یہ ہے نے گذشتہ مارچ کی اشتہ بیں مولانا ابوالکلام آزاد کا تذکرہ سخت ناشایستہ اور تو میں انگریز الفاظ میں کیا ہے، جس کو پڑھ کر مولانا میں احسن اصلاحی بھی ترکیب اٹھئے میں، اور انہوں نے اپنے جریدے میں میثاق میں اس پر شدید غنیظ و خضب اور عدد درجہ غم و غصہ کا اظہار کیا ہے، اور پاکستانی معاصر نے جو باتیں مولانا کی نسبت ناشایستہ لب، وہ بھی میں کہی تھیں اُن سب کا ایک ایک کر کے ملکت جواب دیا ہے۔ یاد ہوگا اسی معاصر نے مولانا کی زندگی میں بھی مولانا کے متعلق اسی طرح کا ایک انتہائی دل آزار اور تو میں انگریز مضمون ۲۵۰ صفحہ میں شائع کیا تھا جس کی نسبت بعض محترم اسرائیلی کا بخیال ہے کہ معاصر نے مضمون خود نہیں لکھا تھا۔ بلکہ وہ ملکہ اعلیٰ کی طرف سے القاء فی النفس کا نتیجہ تھا۔ بہر حال حقیقت جو کچھ بھی ہو، غالباً مولانا کی زندگی میں جو مضمون لکھا گیا تھا وہ بادہ بقدر ظرف نہیں تھا کہ اب ان کے دنیا سے اٹھ جانے کے بعد رہی سہی کسر کو پورا کرنے کی سوجھی۔ حقیقت یہ ہے کہ ایک شخص کا ظرف کس قدر وسیع ہے؟ اور اسلامی تعلیمات کا اثر اس کی طبیعت پر کتنا ہے؟ اس کا صحیح اندازہ اس وقت نہیں ہوتا جب کہ وہ اپنے کسی محدود کی نسبت کلام کرتا ہے بلکہ اس وقت ہوتا ہے جب کہ وہ کسی ایسے شخص کے بارہ میں لب کشانی کرتا ہے جسے وہ پسند نہیں کرتا۔

یہ تو تصور کا آیا رخ ہوا۔ دوسرارخ یہ ہے کہ ایک صاحب نے محنت شاہر انگریز کے (جس کی واقعی داد نہ دنیا خلیم ہے) ایک طویل "تحقیقان" مضمون لکھا ہے اور اس ساری ریسرچ کا حاصل یہ ہے کہ اہل الٰہ کا مطبوعہ مضمون "مشہد اکبر" یہ صاحب کا لہ مولانا ماہر القادری مرحوم مدیر قادر ان کوچی کی طرف اشارہ ہے۔

نہیں بلکہ مولانا ابوالکلام کا تھا۔ اس کے بعد ایک صاحب کو جو ش ایا اور انہوں نے بتایا کہ الہلائیں "اسلام اور اشتراکیت" کے عنوان سے جو مقالہ سید صاحب کے نام سے چھپا تھا وہ دراصل مصر کے ایک اہل قلم کے مضمون کا ترجمہ تھا، اور سید صاحب نے بلا خواہ کے اسے اپنی طرف مسوب کر لیا تھا۔

سمجھیں نہیں آتا کہ اس قسم کی خور دہ گیری کا مقصد کیا ہے؟ اول تو نہ کوڑہ بالا دونوں امور میں گفتگو کی گنجائش اب بھی باقی ہے۔ لیکن اگر فرض کر لیا جائے کہ دونوں ہی باتیں درست ہیں تو اب سوال یہ ہے کہ ان سے سید صاحب کی اُس عظمت پر کیا اثر پڑا جو انھیں بلند پایہ محقق اور مصنف ہونے کی حیثیت سے حاصل ہے۔ ظاہر ہے سید صاحب کی عظمت کا دار و مدار ان دو مضمونوں پر نہیں۔ بلکہ ارض القرآن، عرب و ہند کے تعلقات، خیام، سیرت النبی وغیرہ کتابوں اور سیکھوں بلند پایہ تحقیقی مقالات، مصنایں پر ہے۔ پھر یہ بھی دیکھنا چاہیے کہ خود ان دونوں بزرگوں کے باہمی تعلقات کس درجہ خوٹکوار اور دوستانہ تھے۔ سید صاحب نے معارف میں اپنے قلم سے مولانا ابوالکلام کی اس قدر تعریف کی ہے کہ مولانا کا بڑے سے بڑا ملح بھی اس سے زیادہ نہیں کر سکتا، دوسری جانب اگرچہ مولانا کسی معاصر کی تعریف میں سخت کوتاہ قلم اور کوتاہ زبان واقع ہوئے تھے، اور اس پر وہ فخر بھی کرتے تھے۔ بایس ہمہ ان کو سید صاحب سے اور سید صاحب کے دارالمصنفین سے کیا تعلق تھا؟ اس کا اندازہ ان خطوط سے ہو سکتا ہے جو معارف میں شائع ہو چکے ہیں، اور نیز اس سے کہ مولانا نے شدید ترین مالی مشکلات کے زمانہ میں دارالمصنفین کی مدد کس بحراًت اور فیاضی سے کی۔ اس بنا پر ان دونوں بزرگوں کے مرحوم ہو جانے کے بعد اب جو حضرات اس قسم کی تلخ اور ناگوار ہمیشیں اٹھا رہے ہیں، وہ نہ اس ذریعہ سے علم و ادب کی کوئی خدمت انجام دے رہے ہیں اور نہ ملت اسلامیہ کے ان دونوں گوہر ہمائے تابندہ کے ساتھ انصاف کر رہے ہیں بلکہ ان دونوں کی روحیوں کے لیے تکلیف و اذیت کا سامان ہمیا کر رہے ہیں، اب تک پہنچ ہوا سو ہوا۔ لیکن اب آئندہ یہ سلسلہ بالکل ختم ہونا چاہیے، یہ سطور لکھنے کی ضرورت

اس یہے محسوس ہوتی کہ جہاں تک ہمیں معلوم ہے، دونوں طرف کافی اشتھان موجود ہے۔  
رسالے لکھے جا رہے ہیں اور کتابیں تیار ہو رہی ہیں۔ خدا نخواستہ اگر یہ فتنہ یہاں ختم نہیں  
ہوا۔ اور مزید برگ و باز لایا تو یہ مسلمانوں کی بڑی بد قسمتی کی نشانی ہو گا۔ اور اس کے اثرات  
شدید اور دور رسم ہوں گے۔ **وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى**۔  
(برہان، دہلی۔ مئی ۱۹۶۰ء)

# مولانا آزاد مسیح مولیٰ اکیڈمی - لکھنؤ

لکھنؤ میں چند برس سے مولانا ابوالکلام آزاد مسیح مولیٰ اکیڈمی، مولانا علی میان کی صدارت میں قائم ہے۔ ۲۶ مارچ کو اس کا سالانہ جلسہ مغرب کے بعد گنگا پر شاد مسیح مولیٰ حال ہیں منعقد ہوا۔ علی گنگا سے ڈاکٹر محمد اقبال انصاری، ڈاکٹر ریاض الرحمن خاں شیر وافی اور پروفیسر محمد عثمان ادھمی کی میت میں اس جلسے میں شریک ہوا بلکہ مولانا علی میان کی تحریک پر صداقہ میں نے ہی کی۔ ایشیخ عبدالمنعم النمر وزیر اوقاف مصر کی قیادت میں جو وفد ولیوند آیا ہوا تھا خصوصی دعوت پر اس جلسے میں شریک تھا۔ جلسہ کا آغاز قاری عبد الباسط (مصر کی سحرانگیز قرارت سے ہوا، اس کے بعد، ایشیخ عبدالمنعم النمر نے جنہوں نے مولانا آزاد پر تحقیقی مقالہ لکھ کر ڈاکٹریت کی سندی ہے عربی میں تقریر کی، اردو ترجمہ ساتھ ساتھ ہوا۔ پھر علی الترتیب مولانا ابوالحسن علی میان ندوی اور مرکزی وزیر جناب ضیاء الرحمن انصاری نے مولانا آزاد کو شرائج عقیدت پیش کیا، آخر میں میں نے چند کلمات کہے اور ۱/۹ بجے قاری عبد الباسط کی دعا پر جلسہ ختم ہو گیا۔ جلسہ بہت شاندار ہوا۔ ہال کے باہر بھی بڑا جمع تھا۔ ایک سینار کا انتظام بھی تھا جس میں شرکت کے لیے دُور دور سے ارباب قلم اور دانشوار آئئے تھے۔ مگر بعض وجوہ سے وہ منعقد نہ ہو سکا۔ یونیورسٹی صاحب تالدی اور عبد الجبار صاحب اکیڈمی کے بڑے سرگرم اور فعال کارکن ہیں اب اکیڈمی نے اپنے کاموں کی توسعی و ترقی کا ایک بڑا منصوبہ بنایا ہے، خدا کرے اسیں کامیابی ہوئے اور مولانا ابوالکلام آزاد کا حق خاطر خواہ طور پر ادا ہو سکے۔

(برہان، دہلی۔ مئی ۱۹۸۰ء)

اے اکیڈمی نے "ابوالکلام آزاد احوال و تکالیف" کے عنوان سے مقاومت کا ایک نہایت عمدہ مجموعہ شائع کر دیا ہے۔

# ہندستان میں مسلمان اور فرقہ دار انسیاست

(1)

حصول آزادی کے پندرہ ماہ بعد ہی مولانا ابوالکلام آزاد نے لکھنؤ میں مسلمانوں کا جو ایک نہایت اہم اور عظیم اشان کنوش منعقد کیا تھا اُس میں مولانا نے بڑی صراحت اور صفائی سے فرمایا تھا کہ اب ہندستان میں فرقہ دارانہ سیاست کے لیے پروان چڑھنے اور پہنچنے کی کوئی گنجائیش نہیں ہے۔ اس لیے مسلمانوں کے فرقہ دارانہ سیاسی اداروں کو میراثشورہ یہ ہے کہ اب وہ اپنے کاموں کو مسلمانوں کے مذہبی اور سماجی و تعلقافتی امور و مسائل تک محدود رکھیں اور اگر وہ سیاسی کام کرنا چاہیں تو اس مقصد کے لیے مشترکہ اور جمہوری ادارے قائم کریں، اس سلسلے میں مولانا نے ایسے مشترکہ سیاسی پلیٹ فارم کا نام تجویز کرتے ہوئے یہ بھی فرمایا تھا: "مثلاً انجمن اتحاد و نزقی" ۔

فرقہ دار انسیاست کے جو عظیم نقصانات اور اس راہ میں جو خطرات ہیں مولانا نے تقریر میں ان پر بھی سیر حاصل رکھنی ڈالی تھی۔ کنوش کے اس خطاب عام کے علاوہ اُن نے منفرد پرائیویٹ مجلسوں میں بھی بعض اکابر زعماء و علماء کی موجودگی میں مولانا ابوالکلام آزاد کو ان کے مخصوص لب و ہبھی میں یہ فرماتے سنا ہے کہ جہاں تک مسلمانوں کے مذہب اور ان کے کچھ کا سوال ہے مسلمانوں کو اس پرسنٹی سے عامل اور ان کی تبلیغ و اشاعت میں کوشش رہنا چاہیے، اور اس معاملے میں کسی کے ساتھ Compromise کرنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا، کیوں کہ ملی تشخص کا تعین اس کے بغیر ممکن نہیں ہے، البتہ ایک جمہوری ملک میں اقلیت کے لیے فرقہ دارانہ سیاست کی راہ بڑی خطرناک ہے۔ اس سے اجتناب ضروری ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ تقسیم سے پہلے مسلمانوں کی فرقہ وارانہ سیاست سے ان کو فائدہ ہوا یا نقصان ہے؟ اس سے بحث نہیں اور نہ بھی وقت آیا ہے کہ اس سوال کا کوئی قطعی جواب معلوم ہو سکے، لیکن اس میں شبہ نہیں ہو سکتا کہ آزاد ہندوستان میں مسلمانوں کے لیے اس سے بہتر کوئی دوسرا مشورہ نہیں ہو سکتا تھا۔ لیکن افسوس ہے کہ مسلمانوں نے مولانا کے مشورے کی ذرا پروا نہیں کی، انہوں نے اسے اس کا نصیحتاً اور اس کا ان اڑا دیا اور اس کی وجہ یہ ہے کہ تقسیم کے بعد سے اب تک زمین و آسمان زیر وزبر ہو گئے لیکن مسائل جو ملک کی سیاست کا جزو فلائی فک ہیں اور جن کو پارلیمنٹری سیاست ہمتو ہیں، ان پر بھی غور و فکر کرنے کا مسلمانوں کا ڈھنگ نہیں بدلا۔ ان کا یہ ڈھنگ فرقہ وارانہ طرز فکر کی آہیزش سے اب تک یکسرہ بڑا اور پاک و صاف نہیں ہو سکا ہے، چنانچہ مسلم لیگ اب تک قائم ہے۔ تقسیم کے بعد ایک نئی سیاسی جماعت بنی تو اس کا نام بھی "مسلم علیس" ہوا۔ کوئی بتائے کہ ان دونوں جماعتوں نے اب تک مسلمانوں کی کوئی اور کمی قابلٰ گر خدمت انجام دی ہے، یا ان سے مستقبل میں کس فائدے کی توقع کی جا سکتی ہے؟ مسلم مجلس مشاورت کا آغاز بڑے طفظے اور جوش و خروش سے ہوا تھا۔ لیکن اس نے بھی مسلمانوں کی کیس خدمات انجام دیں اور اب وہ ہے بھی تو کہاں ہے؟

اس مجلس کے صدر سے میں نے بارہا کہا کہ اس کے نام سے "مسلم" کا الفاظ نکال دیا جائے تو یہ زیادہ فعال اور متحکم ہو سکتی ہے، اور جناب صدر نے ہر بار مجھ سے ذاتی طور پر اتفاق رائے بھی کیا، لیکن ساتھ ہی معدود تر بھی کی کہ ان کے ساتھی اس کے لیے آمادہ نہیں ہیں۔

ان تمام باتوں سے یہ صاف معلوم ہوتا ہے کہ مسلمانوں کو مولانا ابوالکلام آزاد نے جو مشورہ دیا تھا انہوں نے اس کی پروا نہیں کی، اور اس کی روشنی میں اب تک اپنا کوئی ایسا سیاسی موقف متعین نہیں کر سکے ہیں جو ان کے لیے ضروری ہے، ہمارے نزدیک ان کی موجودہ شکایات ایک بڑا سبب یہی ہے۔ (برہان دہلی۔ اپریل ۱۹۸۳ء)

(۲)

ایک بات بڑی اہم اور توجہ طلب یہ ہے کہ مولانا ابوالکلام آزاد نے اپنی تقریر میں جس کا حوالہ گزشتہ ماہ کے نظارات میں دیا گیا ہے یہ فرمایا کہ "اگر مسلمان سیاسی کام کرنا چاہیں تو مثلاً انجمن اتحاد و ترقی کے نام سے ایک مشترکہ اور غیر فرقہ وارانہ جماعت بنائیں ۔ اب سوال یہ ہے کہ اس وقت ملک میں کانگریس جس کے ایک بلند پایپر رکن خود مولانا بھی تھے، اس کے علاوہ اور بھی متعدد سیاسی سیکولر پارٹیاں سرگرم عمل تھیں تو پھر مولانا نے یہ کیوں نہیں فرمایا؟" اگر مسلمان سیاسی کام کرنا چاہیں تو کانگریس یا کسی سیاسی پارٹی میں شرکیک ہو جائیں ۔ ہمارے نزدیک اس کی وجہ یہ ہے کہ ایک طویل اور نہایت فعال و متحرک سیاسی زندگی بصر کرنے کے بعد غالباً مولانا افسوس اور دکھ سے یہ محسوس کر لے گے تھے کہ ملک میں جو سیاسی پارٹیاں کام کر رہی ہیں، مجبوئی اعتبار سے وہ اس صدق و صاف بالہنی اور اخلاقیں فکر و عمل سے تھی یا یہیں جو ملک و قوم کی بے لوث و بے غرض خدمات انجام دینے کے لیے شرط اول کی چیزیت رکھتے ہیں۔ مولانا کو اس بات کا صدمہ اور رنج تھا کہ اب پارٹیت یا اسمبلی کی نمبری اور وزارت کی کسی یہ دونوں چیزیں جلب منفعت اور حصول ذاتی عزت و وجاہت کا ذریعہ و سیلہ اور آڑ کا رہنگی جارہی ہیں اور تو اور جب سے انھیں محسوس ہونے لگا تھا کہ کانگریس میں گاندھی اور نہرو کی روح کمزور اور شپیل کی روح قوی تر ہوتی جا رہی ہے ۔۔۔ مولانا اخیر میں کانگریس سے بھی بددل ہو چکے تھے۔ چنانچہ ان کی کتاب انڈر یا ونس فریڈم اس کی شاہدی عدل ہے۔ اس بنا پر اگر بوڑھے اور ضعیف و کمزور ہو جانے کی وجہ سے گاندھی کی طرح اپنے دیرینہ رفقا سے الگ ہونے کا خیال و امین گیر نہ ہوتا تو اغلب یہ ہے کہ مولانا اپنی ایک نئی سیاسی پارٹی الگ بناتے۔ ظاہر ہے سیاسی جماعتوں کا یہ خود غرضانہ طریق عمل اسلامی اصولی حیات کے خلاف ہے، اس وجہ سے مولانا کا غالباً مشا یہ تھا کہ مسلمان خود اقدام کریں، اور ایک مشترکہ سیاسی پیٹ فارم بنائیں۔

واقعہ یہ ہے کہ اگر مسلمان مولانا ابوالکلام آزاد کے مشورہ پر عمل کرتے اور ان کے مشاکے مطابق اپنے ہم خیال و ہم مسلک برادرانِ مدن کے اشتراک و تعاون سے اپنی ایک سیاسی پارٹی الگ بناتے، اس کے لیے عزم و استقلال اور بہت وجرأت سے کام کرتے اور سیاست کا رشتہ اخلاق، ایمانداری اور دیانت سے منقطع نہ ہونے دیتے تو وہ ملک میں ایسے بے بار و مددگار نظر نہ آتے جیسے کہ اب نظر آرہے ہیں۔

تو بخوبیشن چہ کر دی کہ بہائی نظری  
بخدا کر واجب آمد ز تو احتراز کر دن

(بہرہان، دہلی۔ مئی ۱۹۸۳)

---

# تہصر

برہان کے تبصرے چار قسموں میں مرتب کیے گئے ہیں :

الف : حضرت مولانا کے قلم سے نکلی ہوئی تحریرات و تصنیفات بیشمول خطبات

ب : حضرت مولانا کے انکار پر ہمی تالیفات - خواہ ان کا درجہ صحت پچھے ہو، مولانا کے انکار کے باب میں ان کا درجہ استناد ثانوی ہی قرار پائے گا۔

ج : حضرت مولانا پر دیگر حضرات کی تصنیفات و تالیفات -

د : وہ تصنیفات و تالیفات جو الف، ب، ج کسی کے ذیل میں نہیں آتیں، لیکن ان کا سو اصرہ رہی بھاگی۔ مثلاً : ڈاکٹر سید عبداللطیف کا انگریزی ترجمہ قرآن — اس میں ڈاکٹر صاحب مر جوم نے مولانا آزاد کے ترجمان القرآن کے بقیہ بارہ پاروں کے ترجمے کی، اپنے ذوق کے طبق انکھیں کیے ہے۔

(الف)

ترجمان القرآن (جلد اول) :

مصنف : مولانا ابوالکلام آزاد -

تقطیع : متوسط، صفحات : ۹۰۵ صفحات، ناپ جلی اور روشن -

قیمت : مجلہ یا یہیں رفع پے - پتا : ساہنیہ اکادمی - رابندر ابھون، نئی دہلی -

کتاب "ترجمان القرآن" مولانا ابوالکلام آزاد کی تصنیفات میں ایک شاہ کارکی چیزیت رکھتی ہے جو علمی و مذہبی دنیا میں ان کے لیے بقائے دوام کی ضامن ہے، اس کتاب کے دو ایڈیشن طبع ہو کر مقبول عوام و خواص ہو چکے ہیں، لیکن مولانا کی وفات کے بعد ساہنیہ اکادمی نے

نوفٹ : برہان نیں میر (مولانا سعید احمد کبر آبادی) نے عادہ کبھی کبھی حضرت مفتی عقیق الرحمن مر جوم بھی کتابوں پر تبصرے فرماتے تھے۔ تبعروں کے آخر میں تبصرہ نگار کے لیے س، ع۔ ر اور س۔ ع کی جو علماتیں استعمال ہوئی ہیں، ان میں س سے سعید احمد، ع۔ ر سے عقیق الرحمن اور س۔ ع سے مراو سعید (احمد کبر آبادی) و عقیق الرحمن (رحمہما اللہ) رہنماء اللہ

دوفوں بزرگ ہیں۔ یہ وھا تھات پروفیسر عمر اسلام (الہمہر) نے فرمائی ہے۔

یہ طے کیا کہ وہ مولانا کی سب کتابیں اور تحریریں خاطر خواہ اہتمام و انتظام کے ساتھ از سر نو شائع کرے گی، جنانجہ یہ کتاب اس سلسلے کی پہلی کوڈی ہے۔ یہ صرف مقدمہ اور سورہ فاتحہ کی تفسیر پر پشتیل ہے، اسی طرح پوری کتاب یہن بندوں میں شائع ہوگی۔ اس میں شک نہیں

کتاب اس اہتمام سے حصی ہے کہ اس کا حق ادا ہو گیا ہے۔ مصر کے چھے ہونے ایک قرآن فیور بوشیخ جامعہ از ہر کی نجگرانی میں طبع ہوا تھا اُس کے مطابق آیات پر نمبر ڈالنے کے گئے ہیں، ان کے اعتاب کی تصحیح کی گئی ہے۔ اُردو الفاظ کے امداد میں جو غلظیان یا نہ ہماری تھی انھیں درست اور ہمارا کیا گیا ہے، یورپیں مصنفوں اور ان کی تصنیفات کے نام رومن حرفوں میں بھی لکھ دیے گئے ہیں، اُردو عبارت کے روزہ و اوقاف میں بھی باقا عدگی کا لحاظ رکھا گیا ہے۔ ترجمہ القرآن کے پہلے دونوں اڈیشنوں میں حک و فک اور ترمیم و تفہیج کے جو اختلافات تھے اس اڈیشن میں اُن سب کو یکجا کر دیا گیا ہے۔ تاکہ قاری کو مولانا کے ذہنی اور فکری ارتفاء کا اندازہ ہو۔ سکے، اسی طرح مولانا نے اس سلسلے میں چھوٹی بڑی جو تحریریں الگ شائع کی تھیں وہ بھی سب اس میں شامل کر دی گئی ہیں۔ حواشی ہر صفحہ پر نہیں ہیں، بلکہ دونوں اڈیشنوں کے حواشی صفحات کے نمبر کے ساتھ آخر میں ایک ساتھ درج کیے گئے ہیں۔ آخر میں شخص و قائل کے ناموں کی فہرست اور شروع میں ڈاکٹر ڈاکٹر سین صاحب کے قلم سے پیش لفظ ہے۔

اربابِ علم و ذوق کو اکادمی کا فلک گزار ہونا چاہیے کہ اُس کی سعی اور جد و جہد سے ترجمان القرآن کا اس قدر اعلیٰ اڈیشن معرض وجود میں آگیا۔ لیکن اس بات کا انہمار بھی ضروری ہے کہ مہری طور پر الٹ پلٹ کرنے سے معلوم ہوا کہ خود مولانا سے بعض بگد جو فاش علیٰ ہو گئی تھی اس اڈیشن میں نہ اُس کی تصحیح کی گئی ہے، اور نہ اُس پر کوئی نوبت دیا گیا ہے۔ مثلاً اہل دین کی بحث میں صفت ۲۱۰ کی آخری سطر میں عربی کا جو شعر درج ہے۔ مولانا نے اس کے پہلے مصريع "ستعلم لیلی ای دین تداینت" میں لفظ دین کو دال کے کسرہ کے ساتھ پڑھا ہے۔ حالانکہ دال کے فتح کے ساتھ اور قرض کے معنی میں ہے۔ تغیر ہے ڈاکٹر عبد المعید خاں اور پروفیسر اجمیل خاں جن کی نظر ثانی کے بعد یہ اڈیشن طبع ہوا ہے، ان میں سے کسی کو اس غلط پر تنبہ نہیں ہوا، جسے عربی کا ایک بتدی بھی اول نظر میں محسوس کر سکتا ہے۔

**ترجمان القرآن (جلد دوم) :**  
محدث : مولانا ابوالکلام آزاد

**تفصیل :** متوسط فنیات : ۸۸ صفحات، ٹائپ چلی۔ طباعت اور کاغذ اعلیٰ۔

**قیمت :** مجلد ۲۲ روپے۔ پتا : سائبینہ کادمی۔ بلند رابحون، نئی دہلی۔

سائبینہ کادمی نئی دہلی نے مولانا ابوالکلام آزاد کی تمام کتابوں اور تحریروں کو نہایت اعلیٰ انتظام اور اہتمام کے ساتھ شائع کرنے کا جو منصوبہ بنایا ہے یہ کتاب اس سلسلے کی دوسری کتابی ہے۔ اس سے پہلے اسی کتاب کی پہلی جلد و سورہ فاتحہ کی تفسیر پر مشتمل ہے، شائع ہو کر سرمه ابلیں نیشن و نظر ہو چکی ہے۔ ترجمان القرآن اصلًا تین جلدوں میں شائع ہوا تھا۔ اکادمی نے مطابعے کی سہولت کی خاطر جلد اول کو تو یوں ہی رہنے دیا ہے۔ باقی دو جلدوں کی چار جلدیں منادی ہیں۔ جن میں سے پہلی جلد یہ ہے جو سلسلے کی جلد دوم ہے اور سورہ بقرہ سے سورہ انعام تک کے ترجمے اور تفسیری جواشی پر محیط ہے۔ اکادمی نے جو اہتمام کیا ہے اس کی وجہ سے کتاب مادرن طریقے پر بالکل اپنے ٹوڈیٹ ہو گئی ہے۔ چنانچہ شروع میں اہ صفحات میں مضایین کی فہرست ہے۔ اس کے بعد تین کتاب کی خاتمے پر ۵۰ صفحات میں ان تمام عبارتوں کی فہرست ہے جو کتاب کے پہلے اور دوسرے اڈیشنوں میں لکھتی یا بڑھی ہیں۔ اس کے بعد اشاریہ ہے۔ نفس کتاب جس پایا کی ہے اس کے متعلق کچھ لکھنے کی صورت نہیں ہے کم از کم اردو میں یہ پہلی تفسیر ہے جس میں قرآن کو اس کی اصل اسپرٹ میں (کلامی، فقہی اور فنی) مباحث سے بلند رکھ کر پہنچنے کی لوگوں کی لگتی ہے۔ اکادمی اس اہتمام پر ٹکریے کی متنقی

غمار خا خاڑ : ار مولانا ابوالکلام آزاد۔

**مرتب :** جناب مالک رام۔

**تفصیل :** متوسط۔ فنیات : ۱۰۰ صفحات، کتابت و طباعت و کاغذ اعلیٰ۔

**قیمت :** مجلد دس روپے۔

یہ وہی اردو ادب و انشا کی مشہور و معروف شاہ کار کتاب ہے، جس کو مولانا ابوالکلام

آزاد احمد نگر جیل سے اربابِ ذوق و نظر کے لیے اک ارمعانِ گر اس سامان کے طور پر ساختہ لائے تھے۔ ساہتیہ اکادمی کی طرف سے اردو زبان کے نامور محقق اور ادیب مالک رام صاحب نے اس کتاب کو جس منت اور عرقِ ریزی سے ایڈٹ کیا ہے اُس کا اندازہ اس سے ہو گا کہ غبارِ خاطر میں کم و بیش ہر پیراگراف میں عربی، فارسی یا اردو کا کوئی شعر ہے۔ یا کسی مشرق یا مغرب کے مصنف اور اُس کی کسی عبارت یا اُس کی کسی رائے کا تذکرہ ویاں ہے۔ مالک رام صاحب نے ان سب کی (باستثنائے چند) تخریج کی ہے اور ان کے مکمل حوالے نقل کیے ہیں۔ یہ تواشی سو صفحات میں پھیلے ہوئے میں جن میں مرتب نے ان بعض مسامحات کی تصحیح بھی کر دی ہے جو مولانا سے ارجماً اور محض اپنے حافظہ پر اعتماد کر کے لکھنے کی وجہ سے سرزد ہو گئے تھے۔ اس کے بعد پانچ فہرستیں پر ترتیب ذیل میں ہیں :

(۱) فہرست اعلام، صفحات (۲) فہرست بلدوامائن م صفحے (۳) فہرست آیات قرآنی صفحے (۴) کتاب کے تین میں جن کتابوں کے نام آئے ہیں ان کی فہرست صفحے (۵) تواشی کے مانند کی فہرست صفحے جن میں پونے دو سو عربی فارسی اردو انگریزی کی کتابوں اور چند رسائل کا مکمل تذکرہ ہے۔ اس شکل و صورت میں غبارِ خاطر کا یہ اڈیشن علم و ادب کے اصحابِ ذوق کے لیے ایک نعمت غیر مترقبہ اور تحفہ شائکان بن گیا ہے۔

(ربہان، اگست ۱۹۹۶ء)

## کاروانِ خیال :

مصنف : مولانا ابوالکلام آزاد ۔

تفصیل : خور و ضخامت : ۱۵ صفحات : کتابت و طباعت بہتر۔

قیمت : مجلد عاشر

شائع کردہ : منیر صاحب انجام دینہ: جنور (یونی)

مولانا ابوالکلام آزاد کے خطوط کا ایک مجموعہ "غبارِ خاطر" کے نام سے شائع ہو کر مقبول

عوام و خواص ہو چکا ہے۔ یہ کتاب مولانا کے خطوط کا دوسرا مجموعہ ہے، اور اگر چہ غبار خاطر کی نسبت مختصر ہے، لیکن اس کی چند خصوصیات اس کو سابق مجموعے سے ممتاز کرتی ہیں۔ مشلاً یہ کہ غبار خاطر کے خطوطِ حقیقی نہیں بلکہ فرضی اور تینی تھے کیوں کہ مولانا احمد نگرنجیل میں ان کو مکتوب الیہ سے عالم چیاں میں مخاطب ہو کر لکھتے رہے تھے اور جب رہا ہوئے تو ان کو کتابی شکل میں چھپوا کر مکتوب الیہ کے پاس بیچ دیا۔ اس کے برخلاف اس مجموعے کے سب خطوط واقعی اور حقیقی خطوط ہیں پھر اس میں کاتب خطوط کے علاوہ مکتوب الیہ مولانا جیب الرحمن خاں شیر وانی کے خطوط بھی شریک اشاعت ہیں جن کو پڑھ کر محسوس ہوتا ہے کہ واقعی ابوالکلام ایسے کاتب خطوط کا مکتوب الیہ نواب شیر وانی الیسی ہی شخصیت کو ہونا چاہیے تھا جو اسلوبِ نگارش اور طرزِ انشاء میں جس طرح ان کا جواب ہیں۔ افتاد طبع اور خصوصیاتِ مزاجی میں بھی ان سے کچھ کم نہیں، مولانا ابوالکلام عمر میں بہت خور دہونے کے باوجود نواب صاحب کو "صدیقِ مکرم" سے مخاطب کرتے ہیں جو طبیعت پر خفت گلان گزرتا ہے۔ لیکن مولانا شیر وانی جواب میں "جیب نواز" "آشنا پرور" کرم طراز وغیرہ ایسے القاب لکھ کر اپنی بزرگی کی لاج رکھ لیتے ہیں، اور اس سے پڑھنے والے کی گرفتاری طبیعت قدر سے کم ہو جاتی ہے۔

علاوہ بریں بڑی بات یہ ہے کہ اصلی ہونے اور بیانختہ لکھے جانے کی وجہ سے ان خطوط میں آمد کا زنگ نہیں آور وہ کے غالب ہے یہ جو عہد بھی غبار خاطر کی طرح اوب و انشا اور اور تحریر و کتابت کا ایک بہترین اور اول چسپ نہ نہیں ہے۔ شروع میں مرتب خطوط مولوی عبدالشہد کا ایک مبسوط مقدمہ ہے، جس میں انھوں نے کاتب و مکتوب الیہ دونوں کو دل کھول کر ان کے حسنِ انشا اور زورِ قلم پر دادِ تحسین و آفرین دی ہے، اور ان کے یہاں اپنے تقرب کی داستان سنائی ہے! بہرہاں مقدمہ بھی افادیت سے خالی نہیں۔

(بریان، جولائی ۱۹۳۸ء)

تذکرہ : از مولانا ابوالکلام آزاد۔  
مرتب جناب مالک رام۔

تفصیل : متوسط، فتحامت : ۱۴۵ صفحات، کتابت و طباعت اور کاغذ اعلیٰ۔  
قیمت : ۱۵ روپے۔ پتا : ساہتیہ اکادمی۔ رابنڈ احمدون۔ نئی دہلی۔

یہ وہی مشہور و معروف کتاب ہے جسے مولانا نے رانچی میں نظر بندی کے زمانے میں ۱۹۱۷ء میں قلم برداشتہ چند ماہ کے اندر اندر اپنی سوانح عمری کے حصہ اول کے طور پر لکھا تھا۔ اور اس زمانے میں جب یہ چھپ چھپا کر منتظر عام پر آئی تھی تو گویا اردو ادب و انسانی دنیا میں بھونچاں سا آگیا تھا۔ ساہتیہ اکادمی نے مولانا کی تمام کتابوں کو تحقیق و ترتیب کے بعد اصول و ضوابط کے ماتحت شائع کرنے کا جو پروگرام بنایا ہے۔ یہ کتاب اسی سلسلے کی تیسرا کڑی ہے اور مرتبہ مالک رام صاحب۔ انھوں نے جو محنت شاق برداشت کی ہے اس کا اندازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ پوری کتاب ۳۴۹ صفحات پر آئی ہے اور کچھ کم اتنے ہی صفحات پر فاضل مرتب کے قلم کالکھا ہوا مقدمہ اور حواشی پھیلے ہوئے ہیں۔ پھر جن حضرات نے اصل کتاب کو پڑھا ہے ان کو اندازہ ہو گا کہ اس کتاب میں شعروادب، تاریخ و فلسفہ، فہرست و تصوف اور اخلاق و سیاست کا ایسا کون سا میدان ہے جس میں مولانا کے اشہب قلم نے جو لوگانیاں نہ دکھائی ہوں۔ اس بنا پر اس کتاب کے حواشی اور ہر ہیز کی تحریک کرنا جوئے شیر لانے سے کسی طرح کم نہیں ہے۔ شروع میں جو مقدمہ ہے وہ اگرچہ مختصر ہے لیکن محسوس اور معلومات افزایا ہے۔ اس مقدمے سے پہلی مرتبہ ہم کو مولانا کی بارہ تیرہ مزید تصنیفات کا علم ہوا۔ ابتدی صفحو ۱۲ پر امامت کی وادی پر خار سے دامن بچا رنگل جانے پر مولانا آزاد کو جو دادی گئی ہے۔ اس کے سلسلے میں یہ عرض کرنا ناہز و نری ہے کہ مولانا خود اس سے دست کش نہیں ہوئے تھے بلکہ علمائے دیوبند کی محنت مخالفت کے باعث ہی کے ایک عظیم الشان جلسہ میں مولانا کی امامت کا رنگویش منظور ہو سکتا تھا، مولانا کو طبعی طور پر اس کا پڑا اصد مہ ہوا۔ اور غالباً اسی بد دلی اور بیزاری کا اثر تھا کہ انھوں نے اپنا راست بدی دیا۔ بہر حال جدید تحقیق و ترتیب اور تحریک کے بعد علمی اور ادبی اعتبار سے یہ کتاب اور زیادہ

قابل قدر ہو گئی ہے۔  
خطبیات آزاد:

مرتب: جناب الگ رام۔

کتابت طباعت بہتر، ضخامت: ۳۶ صفحات، تقطیع متوسط،  
قیمت: مجلد: ۸ روپے۔ پتا: سائیہ اکادمی، نئی دہلی۔

مولانا ابوالکلام آزاد مرحوم آنٹا اور خطبیات دونوں کے باوشاہ تھے خطبیات کے لیے فنی طور پر بونظا ہری حسن و جمال اور صوری رعنائی و دلکشی درکار ہے، قدرت نے انھیں اس تنک سے بھیتہ و افریز ادا تھا، ان کی خطبیات جادوجہکانی اور طوفان اٹھاتی تھی، وہ کبھی رعد و برق کی گرج تھی اور کبھی نیم سحر کی موج جیات آفریں، وہ صور اسرافیل بھی تھی اور رعنان زار کشیر بھی، سائیہ اکادمی نے مولانا کے تمام سرماریہ تحریر و تقریب کو نہایت اہتمام اور کمال حسن سلیقہ سے اشاعت پذیر کرنے کا جو پروگرام بنایا ہے اور جس پر بڑی سرگرمی اور پابندی سے وہ عامل ہے اب اس نے مولانا کے خطبیات شائع کرنے شروع کیے ہیں، یہ کتاب اس سلسلے کی پہلی جلد ہے جو پندرہ خطبیات پر مشتمل ہے، اور ان میں تقریباً وہ خطبیات جنھوں نے ایک زمانے میں پورے ملک میں مولانا کی خطبیات کی دھوم چاہ دی تھی، مثلًا مجلس خلافت آگرہ، جمیعت علماء مہندلاہ ہور، انڈین نیشن کانگریس، ذی و رام گڑھ، عربی فضاب کیمیٹی لکھنؤ، نیم کے فوراً بعد جامع مسجد دہلی کی تقریب، یہ سب خطبیات آگئے ہیں۔ سین ترتیب کے لیے فاضل مرتب کا نام سب سے بڑی ضمانت ہے، چنانچہ اصل کتابت و طباعت اور کاغذ و صحت کے اہتمام کے ساتھ۔ کتاب کے آخر میں آیات قرآنی، احادیث، اعلام، بلاد و اماکن، کتب و رسائل کی الگ الگ فہرستیں بھی ہیں، پھر سب سے بڑھ کر یہ کمرتب نے سائھ صفحوں میں خطبیات پر جواہی بھی لکھے ہیں اور آخر میں ان جواہی کے ماغذہ کی فہرست بھی دی ہے، علمی اور ادبی یتیہت سے یہ جو ائمہ خود نہایت مفید اور معلومات افزائکام ہے، جس پر سائیہ اکادمی اور جناب الگ لام صاحب دونوں مبارکباد کے مستحق ہیں۔

(برہان، مارچ ۱۹۷۵)

میراعقیدہ :  
مصنف : مولانا ابوالکلام آزاد -

تفطیع : کلام، صخامت ۲۸ صفحات - کتابت و طباعت ہتر -

قیمت : ایک روپیہ آٹھ آنے - پتا : مکتبہ جامعہ لیڈیڈ، جامعہ نگر - نئی دہلی -  
مولانا ابوالکلام آزاد کی کتاب ترجمان القرآن کی پہلی جلد جب شائع ہوئی ہے تو  
اس میں سورہ فاتحہ کی تفسیر کی چند عبارتوں سے بعض حضرات کو یہ غلط فہمی ہو گئی تھی کہ مولانا  
نجات کے سے صرف ایمان باللہ و اولیٰ صالح کو کافی سمجھتے ہیں اس پر اس زمانے میں  
بہت شور و غل ہوا، اور منفرد اصحاب نے مقالات لکھتے۔ مگر جیسا کہ مولانا کی عادت  
تھی، اخبارات میں تو اس سلسلے میں کچھ نہیں لکھا اور نہ اپنی صفائی پیش کی البتہ بعض دستتوں  
کے خطوط کے جوابات لکھے اور ان میں صاف صاف لکھ دیا کہ ان کا اس بارے میں عقیدہ  
کیا ہے پچھا پچھا ایک مکتب گرامی میں تحریر فرماتے ہیں :

”بہر حال آپ کے سوال کا جواب یہ ہے کہ ایمان سے مقصود یہ ہے کہ اللہ پر،  
اللہ کے رسول پر، یوم آخرت پر، اور قرآن اور صاحب قرآن پر لائے اور  
عمل سے مقصود وہ اعمال صالح ہیں جنہیں قرآن نے اعمال صالح فراز دیا ہے۔  
اس میں کوئی شک نہیں کہ اس تصریح کے بعد بات بالکل صاف ہو جاتی ہے اور یہ  
 واضح ہو جاتا ہے کہ مولانا کا عقیدہ وہی تھا جو ایک پسے مسلمان کا ہونا چاہیے۔ یہ مجموعہ  
مولانا کے اسی نوع کے چھ خطوط پر مشتمل ہے جو مختلف تاریخوں میں مختلف اصحاب کو  
لکھے گئے ہیں، ان خطوط میں خاص اس مسئلے کے علاوہ اور بھی چند علمی تفسیری اور کلامی  
مسائل زیر گفتگو آگئے ہیں۔ مجموعے میں دو طویل خطوط کے فوتو بھی ہیں جن سے اس کی  
اہمیت اور بڑھ گئی ہے۔ شروع ہیں قاضی سید احمد حسین صاحب نمبر پارلیمنٹ اور  
غلام رسول صاحب فہر جو خود مکتبہ بھی ہیں، کے قلم سے ان خطوط کی تقریب و  
تعارف بھی ہے۔

(برہان، مئی ۱۹۶۰ء)

## افادات آزاد:

مرتب: ڈاکٹر ابوالسلام شاہجہان پوری۔

تقطیع متوسط، صفحات ۸۰، اصفہان، کتابت طباعت کاغذ اور گٹ اپ بہتر۔

قیمت: ۲۵ روپے۔ پتا: مکتبہ شاہد۔ علی گڑھ کالونی۔ کراچی ۱۹۴۱۔

اللہ تعالیٰ ارباب علم و ادب کی طرف سے جزا نے خیر عطا فرمائے، ڈاکٹر ابوالسلام شاہجہان پوری کو کہ پاکستان میں رہ کر مولا (ابوالکلام آزاد) پر ایسا مفید افادہ ہم کام مسلسل کر رہے ہیں جس کی توفیق ہمارے ملک میں آج تک کسی کو نہیں ہوئی، وہ ڈھونڈھ ڈھونڈھ کر مولانا کا یا مولانا پر کسی لکھنے والے کا ایک ایک لفظ فرمائیں کر رہے ہیں اور اپنے فاضلائے مقدمہ و تبصرہ اور حواشی کے ساتھ بہ کمال اہتمام شائع کر رہے ہیں، چنانچہ اب تک وہ مولانا پر متعدد بڑی مفید اور معلومات افراد کا بیس منظر عام پر لا چکے ہیں۔

زیر تبصرہ کتاب بھی اسی زنجیرِ حلائی کی ایک کڑی ہے، اس کتاب میں بڑی محنت اور تلاش و جستجو کے بعد فاضل مرتب نے مولانا کے ان ارشادات کو یک جا کر دیا ہے جو آپ نے مختلف حضرات کے دینی، علمی اور ادبی استفسارات کے جوابات میں فرمائے تھے اور ان کو خود آپ نے تحریر کیا تھا یا آپ کی جانب سے محمد اجل خاں صاحب نے لکھا تھا۔ یہ کتاب دو حصوں پر مشتمل ہے، ایک دینی اور دوسرا ادبی، حصہ اول میں ایمان و عقائد، عبادات، قرآن و حدیث اور متعدد مسائل فقہیہ مثلاً نکاح و طلاق اور چند جدید مسائل مثلاً زندگی کا بیہہ ہے وغیرہ، پر و دینٹ فنڈ، رویتِ ہلال کی خبر بہ ذریعہ ریڈیو پائیل فون یا یائیل گرام وغیرہ اور فوٹو اور اسٹیچو۔

ان مسائل کے علاوہ بعض مسائل تصوف، تعلیم و اصلاح اور رسوم مثلاً فاتحہ نذر و نیاز، یوم میلاد النبی اور سلام و قیام فی المیلاد و ان سب کے متعلق مولانا نے اظہار خیال فرمایا ہے جو بہت بصیرت افروز اور تشفی بخش ہے۔

دوسری حصہ بہ ادبی ہے اس میں مولانا نے ایک سو نو اسی استفسارات کے جوابات

دیے ہیں جو مولانا کی وسعت علم اور ذوق ادبی پر دال ہے۔

بہہر حال اس میں کوئی شہر نہیں ہو سکتا کہ اس ایک کتاب کے مطالعے سے مولانا کے مذہبی عقائد و افکار اور ان کی ادبی معلومات اور علمی وسعت نظر کے متعلق جو معلومات حاصل ہوتی ہیں وہ مولانا کے حالات و سوانح پر بڑی بڑی ضمیم کتابوں سے حاصل نہیں ہوتیں۔ ان جوابات سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ وسعت علم و نظر کے ساتھ ساتھ مولانا کا علم مستحضر تھا اس لیے بڑے سے بڑے علمی اور یادیہ سوال کا جواب وہ برجستہ اور فوراً دے دیا کرتے تھے۔

شروع میں فاضل مرتب ڈاکٹر ابو سلام شاہ بہمن پوری کے قلم سے دیا چہ ہے اس کے مطالعے سے اندازہ ہو گا کہ انھوں نے اس کتاب کی ترتیب میں کس درجے میں مختصر شائق برداشت کی ہے۔ اس کے بعد مولانا کے پرائیویٹ سکریٹری محمد اجمل خاں مرحوم کا نوشتہ ایک مقدمہ ہے، ابید ہے ارباب ذوق اس کی قدر کرتیں گے۔

(برہمان، اگست ۱۹۸۳ء)

**قرآن کے بنیادی تصویرات:** (انگریزی)

**مؤلف:** ڈاکٹر سید عبد اللطیف۔

تفصیل متوسط، صخامت: ۱۸ صفحات۔ ٹاسپ جلی اور روشن۔

قیمت: چھ روپیہ پچاس تھے پیسے۔ پتا: اکادمی آف اسلامک اسٹڈیز۔ جید آباد کون (انڈیا) مولانا ابوالکلام آزاد جنے ترجمان القرآن کی جلد اول میں سورہ فاتحہ کی تفسیر جس خاص انداز میں لکھی ہے اور اس میں فلسفہ اور مذہب کے پیوند سے جو بصیرت افروز حقائق بیان کیے ہیں، ان کے عام افادة کی غرض سے صورت تھی کہ ان کا انگریزی زبان میں ترجمہ کیا جاتا۔ اس کام کے لیے ڈاکٹر سید عبد اللطیف صاحب جو انگریزی زبان کے نامور ادیب اور انسا پرداز ہیں، کے سوا اور کون زیادہ نوزوں ہو سکتا تھا۔ چنانچہ جیسا کہ موصوف نے اس کتاب کے مقدمے میں ذکر کیا ہے، انھوں نے پوری سورہ فاتحہ ہی کی تفسیر کا تجزیہ انگریزی میں کر دالا ہے جو غنی قریب شائع ہو گا۔ اس کتاب میں انھوں نے اس تفسیر کے

چیدہ چیدہ چند مضاہین کو اپنی زبان میں بیان کیا ہے۔ مضاہین یہ ہیں، خدا کا قرآنی تصور، خدا کی صفتِ الہمیت، صفتِ رحم و ربویت، صفتِ عدل، وحدت و حی الہی، وحدت انسانی، ان مضاہین کی بنیاد اور ان کا مغز مولانا ابوالکلام آزاد کی تحریر ہے لیکن الفاظ اور پیرا یہ بیان ڈاکٹر صاحب کے ہیں اور حق یہ ہے کہ انہوں نے ترجمہ کا حق ادا کر دیا ہے۔ جس سے مسلم اور غیر مسلم انگریزی تعلیم یافتہ اصحاب کو فائدہ اٹھانا چاہیے۔ تاہم یہ عرض کر دنیا ضروری ہے کہ مولانا ابوالکلام آزاد اُن نے سورہ فاتحہ کی تفسیر میں وحدت اور بیان کے بارے میں جو کچھ لکھا ہے وہ اگرچہ بڑی حد تک درست ہے، لیکن مولانا نے اس بحث کے بعض گوشوں کو ناتمام چھوڑ دیا ہے اور اس بنا پر اس سے بعض مخالف پیدا ہوتے ہیں۔ یہاں تفصیل کا موقع نہیں لیکن اس قدر کہہ دنیا بہر حال ضروری ہے کہ بلاشبہ تمام ادیان کی اصل ایک ہی ہے اور فرق جو کچھ ہے وہ شریعت اور منہاج کا ہے۔ لیکن میں ایک کلی طبعی ہے جس کا وجود بجاۓ خود کچھ نہیں۔ اُس کا تحقیق ہمیشہ افراد کے ضمن میں ہوتا ہے اس بنا پر ایک شریعت کے بعد جب دوسری شریعت آتی ہے تو اب دین اسی تحریک کے اتباع اور پروردی میں منحصر اور محروم ہو کر رہ جاتا ہے۔ ورنہ اگر یہ بات نہ ہو تو لوگوں میں افراط اور پرلانگی پیدا ہو جائے۔ حالانکہ دین کا مقصد وحدت اور ایک جہتی پیدا کرنا ہے۔ قرآن جو وحدت ادیان کا اعلان کرتا ہے اس کا مطلب بھی یہی ہے کہ دین کا ظہور مختلف شریعتوں کی صورت میں ہوتا رہا اور چوں کہ دین کی اصل ایک ہے اس لیے اس کا تحقیق جو جن مختلف شریعتوں کی شکل میں سوادہ سب شریعتیں اپنے لپنے ہجھ میں انجام لے ایمان تھیں لیکن بہب کہ شریعتِ محدثیٰ کا ظہور ہو گیا ہے دین کا انحصار اسی میں ہو گیا ہے یعنی ایمان باشد اور عمل صالح جو اصل دین بے اب بھی معتبر ہوگا جو تعلیماتِ محدثیٰ کے مطابق ہوگا۔ یہ ایک واضح بات ہے جو قرآن سے صاف ظاہر ہوتی ہے۔ لیکن مولانا ابوالکلام آزاد نے وعدت اور بیان کے نسلے پر اس انداز سے لٹکنگوں کی ہے کہ یہ حقیقت مشتبہ ہو گئی ہے اور افسوس ہے کہ ڈاکٹر صاحب جی اس اشتباه کا شکار ہو گئے ہیں جیسا کہ کتاب کے بابت نہجہ کی بعض جواہروں سے ظاہر ہوتا ہے۔

لہبہان، اگست ۱۹۵۹ء

(ج)

## ابوالكلام آزاد:

تقطیع متوسط، ضخامت ۲۳۳ صفحات، کتابت و طباعت اور کاغذ اعلیٰ۔

قیمت: دو روپیہ۔ پتا: پبلی کیشنر ڈویژن مفسری آف انفارمیشن اینڈ برائڈ کا سٹنگ۔  
اول ڈسکریٹ۔ دہلی۔

مولانا ابوالكلام آزاد کی وفات پر رسالہ آج کل دہلی نے جو خاص نمبر "آزاد نمبر" کے نام سے شائع کیا تھا وہ بہت مقبول ہوا۔ اور اس کی تمام کا پیاس ہاتھوں ہاتھ فردخت ہو گئیں اب اسی نمبر کو کتابی صورت میں چھاپ دیا ہے۔ اور اس کا نام بھی بدل دیا ہے، اس سے فائدہ یہ ہوا کہ پڑھنے والوں کو سہولت ہو گی اور پھر مستقل ایک کتاب کی حیثیت سے یہ زیادہ پائدار اور ویرپا ہو گی۔ رسالہ آجکل کے آزاد نمبر پر بہان میں بصرہ ہو چکا ہے۔

(بہان، جنوری ۱۹۶۰ء)

## انوار ابوالكلام:

مرتب: علی جواد زیدی صاحب۔

تقطیع متوسط۔ ضخامت ۱۱ صفحات، کتابت و طباعت و کاغذ اعلیٰ۔

پتا: ثقافتی سب کمیٹی ہبہ کشمیر سری ننگر۔

قیمت: سات روپے۔

مئی شہر میں یعنی مولانا ابوالكلام آزاد کی وفات کے دو ڈھانٹی مہینے بعد ہی حکومت کشیر کے زیر انتظام بڑے پیانہ پر جشن بھار کشمیر سری ننگر میں منایا گیا تھا، اس سلسلے میں مختلف قسم کی تفریحات و مشاغل کے ساتھ، سات روز تک "آزاد سینما" کے نام سے ایک بڑم مباحثہ و مقالات بھی منعقد ہوتی رہی جس میں ملک کے متعدد ادیبوں ہستنوں اور اہل قلم نے حصہ لیا۔ اور مولانا سے متعلق تقریبیں لیں اور مقالات پڑھے، یہ کتاب اس سینما کی مکمل کارروائی پر مشتمل ہے۔ چنانچہ اس میں مختلف اعلاسوں کے خطہ ہائے صدارت اور پہلے اعلاس کے خطہ ہائے افتتاح و استقبال یہ بھی میں جو ملک کے نامور حضرات محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نے پڑھے اور وہ سب مقالات بھی میں جوان اصلاح سوں میں پڑھے گئے۔ مولانا مرحوم پراب تک جو علم پر بحث ہو گیا ہے، یہ کتاب اس حیثیت سے اس پر ایک بڑا قیمتی اور قابل قدر اضافہ ہے کہ اس میں مولانا کی علمی۔ ادبی۔ صحفی اور سیاسی زندگی کے مختلف پہلوؤں پر بھر پور بصرہ کیا گیا ہے۔ خواجہ غلام السیدین، خواجہ احمد فاروقی، ڈاکٹر سید محمد الدین زور۔ ڈاکٹر خلیل الرحمن عظیمی اور علی جواد زیدی کے مقالات خاص طور پر معلومات افزا اور دل چسپ ہیں۔ یہ کتاب ادبی اور تاریخی دونوں حیثیتوں سے اہل ذوق کے مطالعے کے لائق ہے۔

(بہرہان، ستمبر ۱۹۹۰ء)

### ذکر آزاد:

مصنف: مولانا عبد الرزاق طبع آبادی۔

تقطیع متوسط۔ ضخامت: ۲۶۰ صفحات، کتابت و طباعت بہتر۔

قیمت: مجلد سات روپیہ۔ پتا: دفتر آزاد ہند نمبر ۱/۲۲ اے، ساگر دت لین، کلکتہ۔ ۱۲ مولانا طبع آبادی کو مولانا ابوالکلام آزاد کے ساتھ جو خصوصیت تھی اسے ہر شخص جانتا ہے، کم و بیش اُرتیس سال مولانا کی محبت و صحبت میں بنتے تکلفی کے ساتھ رہے اور اس طرح مولانا کو بہت قریب سے دیکھنے اور پر کھنے کا جو موقع ان کو ملا کسی اور کوہاں ملا ہوگا۔ چنانچہ یہ کتاب جیسا کہ مرحوم نے دیا چھے میں خود تصریح کر دی ہے، مولانا کی سوانح حیات نہیں ہے اور نہ ان کے کارناموں کی داستان ہے، بلکہ یہ صرف اس طور پر رفاقت کی دلچسپی دلاؤ دینے کیلئے ہے جو مرحوم کو مولانا آزاد کے ساتھ رہی تھی۔ اگرچہ مولانا کے علم و فضل درس اسکی فکر و تدبیر کا تذکرہ بھی صننا آگیا ہے، اور اس سلسلے میں بڑی بات یہ ہے کہ مولانا کی بعض نامہ تحریریں جواب تک طبع ہی نہیں ہوئی تھیں یا طبع ہو چکی تھیں مگر نایاب ہو گئی تھیں، اس کتاب میں محفوظ ہو گئی میں تاہم مولانا کی بھی زندگی جسے وہ عام طور پر پیلک کی نگاہوں سے بہت دور رکھتے تھے، ان کے طبعی میلانات و رجحانات، اوصاف و اخلاق اور مذاق د

مزاج کتاب کا اصل موضوع یہیں اور اُس کی پہی وہ خصوصیت ہے جو اس کو اس سلسلے کی وہی کتابوں سے ممتاز کرتی ہے۔ مرحوم مصنف کا قلم بیباک نگاری کے لیے مشہور ہے۔ اس بنا پر اگر چہ مرحوم کو مولانا کے ساتھ جو عقیدت و ارادت اور محبت و الافت تھی، اُس کا رنگ کتاب کے ہر صفحے میں نمایاں ہے، تاہم مولانا کی نسبت وہ بعض باتیں ایسی بھی لکھنے کے میں جو مولانا کے غالی عقیدت مزدوں کے لیے نہیں اور شاید تکمیل وہ بھی ہوں مثلاً پرکشش مولانا لرنچی میں نظر بند ہونے تک ملین شیور ہتھے تھے۔ انگریزی لباس بھی ایک زمانے میں استعمال کیا تھا۔ بالوں کی وضع انگریزی تھی۔ ہندوستانی عطر کے بجائے انگریزی سینٹ وغیرہ زیادہ مرغوب تھا، پھر یہ بھی کم عربی بولنے پر قدرت نہیں تھی۔ ایک عرب سے صحبتیں میں تو ”کسی قدر روانی سے بولنے لگے تھے“ مولانا اگرچہ پہلک زندگی میں ہمیشہ بڑے سنجیدہ اور متین رہتے تھے، لیکن پرائیوریٹ لائف میں بے حد ظریف الطیح، خوش مزاج اور خنچہ بھیں تھے۔ یہ صرف ایک پہلو ہے۔ اس کے مقابل کتاب سے مولانا کے ذہنی، علمی، ادبی اور اخلاقی کیالات و اوصاف کا جوانہ زادہ ہوتا ہے وہ اُن کی شخصیت کی خلقت و بلندی کا یقین دلائی کے لیے کافی ہے۔ اس جیشیت سے کتاب بے حد وحشی پہلپ بھی ہے اور پڑا ز معلومات بھی اور مولانا کا کوئی سوانح نگار اس سے مستغفی نہیں ہو سکتا۔ ٹکفتہ نگاری اور سادگی تحریر کے ساتھ پڑکاری کے لیے مصنف کا قلم خود غنماست ہے۔ اس لیے ادبی جیشیت سے بھی مطابعے کے لائق ہے۔ البتہ مولانا مرحوم کے بعض معاصرین رائیک مرحوم اور ایک زندہ<sup>ل</sup> سے متعلق اس میں جو تلخ درشت ریارک ہے وہ موتیوں میں خوف رینزوی کی طرح ذوقِ جمال پر بارگراں ہے۔ اور ہمیں یقین ہے کہ اگر مولانا کی نظر سے بھی یہ سطریں گز تیں تو وہ ہرگز انھیں پسند نہیں کرتے۔ اسی طرح مولانا کے حوالے سے مولانا بشی کا جو واقعہ نقل کیا گیا ہے اُس کا انداز جبی سخت نامناسب ہے۔ کمزوریاں کس میں نہیں ہوتیں؟ اور خود مولانا بھی اس سے مستثنی نہیں تھے لیکن وقائع نگاری کا یہ

لے اشارہ حضرت پیر سلیمان نوئیؒ اور مولانا عبدالماجد بیا بادی کی طرف ہے۔ اب دریا بادی بھی مرحوم ہو گئے رحمہما اللہ تعالیٰ۔

فرض نہیں ہے کہ ہر کمزوری کا ذکر ضروری کیا جائے، علی الخصوص علماء کی اس کمزوری اس سے عام لوگوں میں گمراہی کے پیدا ہونے کا اندازہ ہو۔  
(برہان، اگست ۱۹۶۰)

امام الہند (تعیر افکار):

مصنف: جناب ابوسلمان الہندی

تقطیع: متوسط۔ کتابت و طباعت: متوسط درج کی۔ صفحات: ۳۸۰ صفحات۔

قیمت: مجلد چھروپے۔ پتا: مکتبہ اسلوب، کراچی۔ ۱۸

مولانا ابوالکلام آزاد پر تابیں شائع کرنے کی غرض سے کراچی میں ایک ادارہ آزاد ریسرچ رانٹی ٹیوٹ کے نام سے قائم ہوا ہے۔ اور یہ پہلی کتاب ہے جو ادارہ کی طرف سے چھپی ہے۔ اس میں صرف مولانا کی ابتدائی زندگی کے حالات جس کے بعض گوشے یا توزیعہ آجائیں تھے یا تھے مگر بعض لوگوں نے اُن کو محل نظر یا مختلف فیہا بنادیا تھا یعنی حسب و نسب غاذی، تعلیم و تربیت، بہن بھائی، اساتذہ، شاعری، انشا پردازی اور انگریزی اور فرانسیسی زبانوں کی تعلیم، عراق و مصر کا سفر وغیرہ سب سبجیدہ و تین اور شکفتہ اندزاد میں لکھے گئے ہیں جو کچھ لکھا ہے، مواد جمع کر کے کافی غور و خوض کے بعد لکھا ہے۔ استفادہ اپنے سب پیشہ ووں سے کیا ہے مگر آنکھ بند کر کے کسی معاشرے میں بھی کسی کی رائے قبول نہیں کی۔ خود مقدمات مرتب کر کے نتائج نکالے ہیں۔ مولانا کے مخالفت سے مخالف کا بھی نام یا ہے تو سبجیدگی اور شرافت کے ساتھ غرض کہ مولانا پر اب تک جو تابیں لکھی گئی ہیں اُن کے ذمہ میں یہ کتاب ایک خوشنگوار اور مفید اضافہ ہے۔

(برہان، نومبر ۱۹۶۳)

مولانا ابوالکلام آزاد:

مؤلف: جناب ماحبد رضا صاحب پیدار۔

تقطیع: کلاس۔ صفحات: ۲۹۳۔ کتابت و طباعت: بہتر۔

قیمت: مجلد ۲۰ روپے۔

مولانا سے متعلق انگریزی اور اردو میں متعدد کتابیں شائع ہو چکی ہیں اور مقالات کا تو کوئی شمارہ نہیں۔ لیکن یہ کتاب سب سے نرالی اور اپنی سچ دھج کی ایک ایسی ہے۔ اس میں لائق مولف نے مولانا کی شخصیت، سوانح حیات، صحفت اور علمی وادبی اور سیاسی کارنالوں کی داستان خود مولانا کی زبان سے تاکہ مرحوم کی ایک ایسی جامع تصویر پیش کرنے کی کوشش کی ہے جس میں چہروں کی آب و تاب کے ساتھ اس کی جھائیاں اور داغ بھی آگئے ہیں۔ مولانا کے عقیدت مندوں کو اس کتاب کے بعض حصوں سے سخت صدیہ ہو گا۔ اور یہ واضح ہے کہ مولف بھی عقیدت مندوں ہی ہیں ۔۔۔ لیکن مورخ اور سوانح نگار کے قلم پر کون پابندی لگا سکتا ہے۔ بہر کیف اس میں بہر نہیں کتاب بڑی منت اور عرق ریزی سے مرتب کی گئی ہے، اور اس بنا پر اس میں ایسی متعدد مولانا کی تحریریں اور معلومات شامل ہیں جو کہیں اور کسی بلکہ دستیاب نہیں ہو سکتیں۔ البتہ مصنف نے عجیب غریب انداز میں کتاب کا "انتساب" لکھ کر اپنی حق گوئی اور راست پنداری کا وہ بھرم مجرور کر دیا ہے جو وہ مولانا ابوالکلام آزاد کے متعلق قائم کرنا چاہتے تھے۔

(برہان، ستمبر ۱۹۶۹ء)

ابوالکلام آزاد:

شاعر: جگن ناٹھ آزاد:

ناشر: ادارہ فروغ اردو، لکھنؤ۔

قیمت: پچھیں ۲۵ نئے پیسے۔

جگن ناٹھ آزاد ہمارے دور کے نہایت ممتاز اور پختہ کلام شاعر ہیں، انہوں نے علامہ اقبال جیسے یکانہ روزگار سے نہ صرف فیضِ صہبت اٹھایا ہے بلکہ ان کی خصوصیات بھی اپنے اندر سموی ہیں، یہ بقول ڈاکٹر تاثیر مرحوم "جگن ناٹھ کی دہی ادبی روایات میں جو غالباً، اقبال، حسرت مولانا، جوئی اور علیبست میں وہر مشترک ہیں۔" تازی اور سوز

وگداز کے ساتھ ان کے کلام میں ایک عجیب طرح کا ادبی توازن پایا جاتا ہے جس سے ان کے شاعرانہ کمالات کا اندازہ ہوتا ہے میں ان کا یہ شعر اکثر پڑھا کر تاہوں :

عشق کے حضور میں سرخ رو تو ہو گئے دامن حیات اگر تار تار ہے تو کیا ”ابوالکلام آزاد“ ان کی تازہ ترین فہم ہے جو مولانا آزاد مرحوم کی وفات پر لکھی گئی ہے، نظم کا ایک ایک بند، اثر انگیزی اور جو شیش عقیدت میں ڈوبا ہوا ہے، دو بند بلا خطرہ ہوں :

(۱) گرچہ اسے بلی اترے ہیں دینے میں بہت تیری مٹی میں نہیں بھاگ سینے میں بہت تو وہ دیا ہے کہ گھم جس میں سینے میں بہت آج یکن تجھ میں اک فخر زم خوابیدہ ہے جس کی ساری اسماں تھی داستان علم مدن (۲) جس کو کیہے ابروے شیخ و فخر یہ ہیں نور سے معمور اک ہیر اترے امن میں ہے

(برہان، اگست ۱۹۵۸ء)

### مولانا آزاد اور ان کے ناقد:

مرتب : ایم۔ اے شاہد۔

تقطیع : متوسط : ختم : ۲۰ صفحات، کتابت و طباعت : بہتر۔

قیمت : رہیں روپے۔ پتا : مادرن پبلیشورز، گول ایمپرس مارکیٹ، صدر کراچی۔

مولانا ابوالکلام آزاد بصریگر کی نہایت محترم اور با وقار شخصیت تھے، لیکن فیکار کے ہر بڑے انسان کی طرح مولانا جتنے بڑے تھے اتنے ہی وہ نکتہ پیغاموں اور مخالفوں کے ہدف طعن و تثییح بنے، اور بعض مخالفوں نے تو اپنی کم ظرفی کا ثبوت اس طرح دیا کہ زبان کے ساتھ اپنا دہن بھی بگاڑ لیا۔

مولانا پر جن اعتراضات کی بوجھار کی گئی ان کی نویسی و قسم کی سے یعنی مولانا کے بہتر۔

ایک عالم دین کے اور مولانا بھی ثیت ایک یا سی یڈر کے، لائق مرتب نے اس کتاب میں مولانا پر ان تنقیدوں کا جائزہ اس طرح لیا ہے، کہ خود انہوں نے کچھ نہیں کہا بلکہ مولانا آزاد کے متعلق برسغیر کے اکابر علم و ادب ای مجموعہ تحریریں اور ان نے خطوط کے اقتباسات میں خواں کے یک جائز دیے ہیں۔ یہ اقتباسات گنتی میں ۳۶ میں جن میں سے تین ایڈر برہان کے مقالات کے بھی ہیں، پھر مختلف انجارات و رسائل نے مولانا کے دفاع اور ان پر اعتراضات لے جواب میں توا دریے سپر و قلم کیے تھے ان کے اقتباسات الگ ہیں، غلوہ ازیں شنا، الش جماد صاحب نے ڈاکٹر ابوالسلام شا بہمان پوری سے ایک انش روپی کشکل میں مولانا آزاد کے خلاف سازشوں کے تاریخی پس منظر پر بھی روشنی ڈالی۔ غرض نہ مولانا آزاد پر جو کہاں میں شائع ہو چکی ہیں ان میں یہ کتاب ایک بڑا اچھا مورقباً قدر اضافہ ہے۔

(برہان: صفحہ ۱۹۸۱)

(۵)

### مقدمات بیانات کا بر :

مرتب: حافظ عبدالرشید ارشد۔

تفصیل: متوسط، صفحات: ۶۳، صفات، کتابت و طباعت: بہتر۔

قیمت: مجلد ۲۵ روپے، پتا: مکتبۃ رشیدیہ لمیٹڈ لائبری۔

تحریک خلاف و آزادی وطن کے زمانے کا مشہور مقدمہ کا چی (۲۱۷) جس میں مولانا سید حسین احمد بدفی، مولانا محمد علی، شوکت علی اور مسلمان یڈر، حکومت وقت کی افواج میں بغاوت پھیلانے کے جرم میں راخوذ تھے اور جس میں ان حضرات کو دو دو برس قید باشقت کی سزا دی گئی تھی، اس مقدمے میں مولانا سید حسین احمد بدفی اور مولانا محمد علی نے نہایت اہم اور دلولہ انگریز طویل اور مفصل بیانات دیے تھے۔

اسی طرح ۲۲ نئے میں حکومت وقت کے خلاف نفرت و عداوت پھیلانے کے بھرم میں جب مولانا ابوالکلام آزاد پر چیف پریز ٹیڈی فسی مجسٹریٹ کلکتہ کی عدالت میں مقدمہ پھیلا اور اس میں مولانا نے اپنا ایک طویل تحریری بیان "قول فیصل" کے نام سے زاغی عدالت کیا تھا، درحقیقت یہ تینوں بیانات بر صغیر کی جنگ آزادی کی تاریخ خونی پہکاں کے وہ روشن و تابناک ابواب ہیں جن کی تابانی مُروہ ایام سے کم نہیں ہو سکتی۔ یہ بیانات تاریخ عالم میں انسانی حریت و آزادی، جمہوریت، شرف و مجدِ بھی نور عہد، اعلانِ حق و صداقت سے متعلق اسلام کی عالم گیر تعلیمات اور اس کی ابدی سپاہیوں کی وہ اہم دستاویزات ہیں جن کو نہ صرف بر صغیر کی آئندہ نسلیں افتخار و اعتبار کی خاکہ سے پڑھیں گی، بلکہ سفراط نے زہر کا پیارہ نوش کرتے ہوئے اور گلیلیو نے دار کا حکم سن کر جو کچھ کہا تھا اسی طرح یہ بیانات بھی حریت انسانی کے عالمی ادب میں صریح امثل بن کر زندہ رہیں گے، بھرم مولانا ابوالکلام آزاد کے حسن انشا اور زور بیان و خطابت نے تو اس میں دو اتنے کو سہ اتنے بنادیا اور اس کی تائیر کو دو بالا کرو دیا تھا کہ پڑھتے جائیے اور جھومنتے جائیے، یہ سب بیانات اور مقدمات کی تفصیلی رویداد اُسی زمانے میں اخبارات میں اور کتابی صورت میں خوب خوب شائع ہوئے تھے اور ملک میں ان کا بڑا چرچا ہوا تھا۔ لیکن اب جب کہ آوازہ منصورہ، دیرینہ و کہن ہو گیا ہے، نئی نسلوں میں ایمان و یقین کی حرارت پیدا کرنے کی غرض سے "ہمکایت وارور سن" کو پھرنا نے کی ضرورت تھی، لائق مرتب قابل مبارک بادیں کہ انھوں نے اس طرف توجہ کی اور اس کتاب میں وہ سب بیانات، مقدمات کی پوری کارروائی اور عدالتوں کے فیصلوں اور اس سلسلے کی چند اور مفید معلومات کے ساتھ نوش سلیقی سے شائع کر دیے ہیں، نئی نسل کو بزرگوں کے مجاہدانا کارناموں سے باخبر کرنا اور ان کی یاد کو تازہ کرنا، ملک اور قوم کی بڑی خدمت ہے اور بڑی خوشی کی بات ہے کہ لائق مرتب ایک منصوبہ کے ماتحت اس کام کو بڑی خوبی اور محنت سے انجام دے رہے ہیں۔ چنان چہ اب تک ۲۰ ایک ضمیم کتاب "بر صغیر کے بیس علماء" اور "الرشید" کے تین ضمیم خاص نہیں "دارالعلوم دیوند نہیں"

کے نام سے شائع کر چکے ہیں۔ اور اب وہ مولانا آزاد کے الہال کی مکمل جلدیوں کو عکسی تصویر کے ذریعے عن قریب شائع کرنے والے ہیں۔ اللہ تعالیٰ موصوت کی ان کوششوں کو خاطر خواہ کامیابی عطا فرمائے ۔

(برہان، مئی ۱۹۸۱ء)

ترجمہ قرآن مجید (انگریزی):

مترجم: ڈاکٹر سید عبداللطیف،

تقطیع: متوسط۔ ضخامت: ۸۰۵ صفحات۔ ٹاپ روشن۔

قیمت: مجلد/۳۰ روپے۔ پتا: ایکٹمی آف اسلامک اسٹڈیز، جید آباد وکن۔

ڈاکٹر صاحب کی شخصیت برصغیر ہندوپاک کے علمی اور اسلامی حلقوں میں کئی تعارف کی محتاج نہیں ہے۔ موصوف ایک عرصے تک عثمانیہ یونیورسٹی، جید آباد (وکن) میں انگریزی زبان و ادبیات کے پروفیسر اور صدر شعبہ رہے ہیں۔ اس خدمت سے بسک دو شہر ہونے کے بعد آپ اسلامیات کی طرف ہمذن متوجہ ہو گئے۔ چنان چہ اس سلسلے میں متعدد قابل قدر کتابیں آپ کے قلم سے نکل چکی ہیں۔ اب یہ آخری کارنامہ قرآن مجید کا انگریزی ترجمہ ہے جو دوسری مشغولیتوں کے ساتھ میں برس کی مدت میں تکمیل کو پہنچا ہے۔

اس کا آغاز دراصل مولانا ابوالکلام آزاد کی فرمائیش اور خواہش پر ان کے ترجمان القرآن کے ترجمے سے ہوا تھا جو چھپ کر الگ سے شائع ہی ہو چکا ہے۔ لیکن ترجمان صرف اٹھا رہ پاروں پر مشتمل تھا۔ اس لیے ڈاکٹر صاحب نے مزید بارہ پاروں کا ترجمہ کر کے اسے تکمیل کر دیا۔ اور اسے ایک ہی جلد میں شائع کر دیا ہے۔ آغاز چھوٹ کہ مولانا کی فرمائیش اور خواہش سے ہوا تھا اس بنا پر انگریزی میں اس کا انداز بعینہ وہی ہے جو اردو میں ترجمان القرآن کا ہے۔ (اور یہی انداز مولوی نذیر احمد دہلوی کے ترجمے کا بھی ہے)

لہ الہال کی ابتدائی پانچ جلدیوں ۱۹۸۱ء۔ ۱۹۸۲ء) متصویری کے مطابق شائع ہو گئی ہیں۔

یعنی ترجیح لفظ بلطف یا جملہ بجملہ نہیں ہے جس سے مطلب اور مراد کے سمجھنے میں شواری ہوتی ہوتی ہے۔ بلکہ قرآن مجید کی ایک یا زیادہ آیتوں میں جو ایک بات کہی گئی ہے اس کو محاورہ اور زبان کی رعایت کے ساتھ انگریزی میں منتقل کر دیا گیا ہے۔ زبان کی شکفتگی اور اس کی فصاحت و بلاغت کا کیا کہنا! پر فیسر آر بیری کے بعد اس معیار کا ہم نے یہ دوسرانہ جمہ دیکھا ہے۔ اور اس سے امید ہے کہ انگریزی دنوں میں یہ کافی مقبول ہو گا۔

شروع میں ۳۶ صفحات کا ایک طویل مقدمہ ہی ہے جس میں قرآن مجید کی بنیادی تعلیمات اور علم کلام کے بعض مسائل پر لفتگوکی کی گئی ہے۔ یکن غالباً ڈاکٹر صاحب کے پیش نظر آج کل کے اعلیٰ تعلیم یا فتوحہ غیر مسلموں کو قرآن اور اسلام سے قریب لانا رہا ہے۔ اور اس کے علاوہ ان پر تصور کا غلبہ بھی معلوم ہوتا ہے۔ اس بنا پر انہوں نے اولاً عبادات کا ذکر بہت سرسری کیا ہے۔ اور ثانیاً بعض مسائل کی تشرع اس اندازی میں کی ہے کہ علماء کا ایک بڑا طبقہ اس سے تتفاق نہیں کر سکتا، یا کم از کم اس پر مطمئن نہیں ہو سکتا۔ مثلاً وحدت ادیان کے بارے میں ڈاکٹر صاحب نے گویا ترہیمان القرآن کے اس حصے ہی کو انگریزی کا جامہ پہنادیا ہے۔ اور خود مولانا ابوالکلام آزاد نے اپنے بعض خطوط میں جو چیز بھی گئے ہیں، اس سلسلے میں بہ طور تشرع و توضیح جو کچھ لکھا تھا، اسے نظر انداز کر گئے ہیں۔ اسی طرح شرک اور مشرک کے بارے میں (ص ۳۰) جو کچھ لکھا ہے اس سے یہ تاثر پیدا ہوتا ہے کہ شرک یا سی بخاوت ہی کا نام ہے۔ ڈاکٹر صاحب کے اس نیوال سے زیادہ لائق توجہ تو وہ ہے جو علامہ سید رشید رضا نے تفسیر المنار میں آیت ۷۲ کے تَنْكِحُوا الْمُتَّهِرَّاتِ کے ماتحت لکھا ہے۔ وہ بحث ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت چوں کہ تمام دنیا کی طرف ہے اس لیے سب انسان آپ کی امت ہیں۔ البتہ امت کی دو قسمیں ہیں ایک امت اجابت اور دوسری امت دعوت۔ مسلمان ہلی قسم ہیں داخل ہیں اور غیر مسلم دوسری قسم ہیں۔ اس بنا پر اب دنیا میں کوئی مشرک بھی

نہیں ہے۔ اور آن میں جن کو اشکین کیا گیا ہے، ان سے مراد صرف مکہ کے لوگ  
میں۔ واللہ اعلم۔ ہر حال اس نوع کے چند مباحث سے قطع نظر ترجیح کا یہ مقدمہ  
بھی مفید اور لائق مطابق ہے۔

(ربہان، نومبر ۱۹۶۹ء)

13863





دروز ناسیم احمد اکبری ای ای مردم